
1 

 

  
    
 

 CURSO ELEMENTAL   
 PARA DOMINICOS SEGLARES 
 
 
 
 

“Santo Domingo vivió su Fe 

Cristiana predicando,  

encarnando el Evangelio 

en el nuevo orden 

social que surgía en su  

época es un ejemplo  

para nosotros‖ 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

                     Héctor G Mandujano Ortiz 
                     Orden de Predicadores 
                     Dominicos Seglares 
                     Provincia de Santiago de México 
                         1ra. Edición 1994, 2da Edición 1999 
                         3ra Edición  2010   
 



2 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
3ra Edición corregida y aumentada 
 

Portada: El verdadero rostro ―Il vero volto‖ 1943 
Se realizó una reconstrucción del "verdadero rostro" de Santo Domingo,  
según los datos obtenidos del estudio del cráneo. El escultor Carlo Pini,  
basándose en esos datos, realizó su busto en mármol blanco, que se  
encuentra en la Capilla, junto a su sepulcro 
 

Para contactar con el autor 
hgdominic@yahoo.com.mx 

Ciudad de México 2010. 



3 

 

 
 
 
 
 
 
 
INDICE                               PAG. 
Índice            03 
Presentación Brian J Pierce         05 
Dedicatoria            07 
Agradecimientos             09 
Introducción (Prólogo 1ª edición)        13 
Presentación 2ª edición         19 
En donde estamos y hacia donde queremos ir              21 
Laico, ¿Quien es un Laico?         31 
Quién es el Laico Dominico         41 
Domingo de Guzmán, ejemplo de alguien quien sigue a Jesús   61 
La Familia Dominicana y La Orden de Sto. Domingo     77 
La compasión y los Dominicos          91 
La Oración en Domingo, Catalina de Siena, y la Orden     97 
El concepto de Dios y su importancia en los Dominicos   105           
Jesús el Cristo, es a quién Predicamos los Dominicos       115 
Fray Domingo, un hombre de Iglesia                    129 
María en la Orden de Santo Domingo                    139 
La Predicación, razón de ser en Domingo y los Dominicos          155 
Justicia y Paz, algo vital para construir el Reino, desde la OP     163 
―Que todos sean uno‖ Los Dominicos y los NMR                  181  
La Biblia para Domingo y la Orden de Predicadores               187 
Textos normativos del Laicado Dominicano, ¿que son?       193 
 
Apéndice 1  Estatutos de Montreal (Regla de las Fraternidades) 
Apéndice 2 Declaraciones sobre laicado y Fam. Dominicana Capítulo de Providence 
Apéndice 3 Segundo Congreso Internacional Laicos, Buenos Aires 2007 
Apéndice 4 1er Congreso  Fraternidades Laicales de América Latina y Caribe 2010 
 
 
 

 

 

 

 



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

PRESENTACION  
Brian J Pierce OP 
 

Cuando mi hermano, Héctor, me pidió hacer una breve presentación para su 
libro, que él llama Curso Elemental,  yo me imaginaba que iba a ser un 
folleto de 15-20 páginas – un pequeño resumen sobre los cuatro pilares de la 
vida dominicana.  ¡Que gran equivocación!  Yo ni sé si el mismo Sto. Domingo 
de Guzmán sería capaz de juntar tantas perlas de espiritualidad dominicana 
en un solo volumen.  Aunque mi lectura del libro, por falta de tiempo, ha sido 
un poco superficial, ya me he dado cuenta que este libro será colocado a lado 
de otros volúmenes que llevan en sus páginas las historias y testimonios de 
ocho siglos de predicación evangélica y dominicana. 
 
Todos los días, cuando nosotros – dominicos y dominicas – nos reunimos para 
celebrar Laudes y Misa en la Basílica de Santa Sabina en Roma (donde resido 
actualmente), tenemos el privilegio de contemplar el hermoso mosaico que 
hace memoria del séptimo Maestro de la Orden, Munio de Zamora, el que 
escribió en 1285 la primera Regla para los seglares/laicos dominicos (que, 
como nos recuerda Héctor en su libro, se conocía en tiempos pasados como la 
―Venerable Orden Tercera de Santo Domingo‖). El mosaico es un testimonio 
artístico de una de las grandes herencias que Santo Domingo dejó a su Orden: 
la de ser una familia de hermanos y hermanas, laicos y religiosos, llamados a 
la predicación de la Buena Nueva de Jesús. 
 
En su libro, Héctor abarca todos los posibles campos de la vida dominicana: 
espiritualidad, estudio, la relación entre la predicación y el mundo, la 
compasión de Santo Domingo, la justicia y la paz, la promoción vocacional, 
María y los santos de la Orden, etc.  No deja nada fuera de su amplísima 
visión de la Orden de Predicadores.  Escrito principalmente para laicos 
(aunque me apunto yo también entre los que hará buen uso de este libro). 
Héctor nos recuerda, que todo dominico está llamado a tener un corazón 
universal y misionero, porque ―nuestra misión de predicar nos [lleva] a 
espacios más allá de nuestra Iglesia, hacia una sociedad a veces muy lejana a 
nosotros.‖  El dominico nunca ve el mundo como un espacio profano o 
separado de Dios.  Más bien, el mundo y la historia son espacios sagrados 
donde Dios hace su obra creadora y redentora.  Visto así, el papel del 
predicador en el desarrollo de la historia de salvación es, como nos recuerda 
la Hna. Mary Catherine Hilkert, OP, saber nombrar la gracia presente en 
cada lugar y en cada momento.  Por eso, todo dominico y dominica vive con 
los ojos y oídos abiertos, para poder contemplar la presencia misteriosa de 
Dios en medio de la historia. 
 



6 

 

Hablando del estudio y de la teología, campos esenciales en toda vocación 
dominicana, Héctor nos recuerda que si uno quiere vivir su vida desde y en 
nombre del Evangelio, es necesario darse cuenta que no se trata de algo que 
se hace sólo los domingos por la mañana.  La entrega es de tiempo completo, 
es total: ―Hay que hacer Teología y atreverse a pensar distinto, surcar por los 
caminos de ideas aparentemente diferentes al momento, pero que con el 
tiempo formarán parte del hallazgo teológico de la Iglesia. Algunos 
Dominicos han pagado el precio, y les han impuesto el silencio temporal, y a 
otros más les costó la vida.‖ 
 
Este libro, no es para los que no quieren tomar su seguimiento de Cristo en 
serio.  Es para todos los que, sintiéndose seducidos por Cristo a emprender una 
vida de predicación evangélica, quieran decir con el Profeta Isaías, ―Aquí me 
tienes, Señor; mándame a mí‖ (6,8).  Gracias, hermano Héctor, por esta obra 
de amor y entrega.  Quisiera cerrar mi agradecimiento con la Oración del 
Jubileo, pidiendo que Dios use este libro y los muchos esfuerzos de dominicos y 
dominicas por todo el mundo, para infundir en nosotros un espíritu nuevo. 
 
 
           fr. Brian J. Pierce, OP 
           Caleruega, España 
           Junio, 2010. 

 
 

 
 
 

ORACION DEL JUBILEO (1216-2016) 
Dios de la Misericordia, 
Que en tu eterna Sabiduría, llamaste a tu siervo,  
Domingo, a emprender un camino de fe como 
peregrino itinerante y predicador de la Gracia.   
 

Con la Palabra de tu dulce Verdad en su corazón  
y en sus labios, Domingo invitó a las primeras  
hermanas y hermanos a unirse a él en una vida  
de obediencia contemplativa al servicio de la   
Santa predicación. 
 

Al conmemorar este Jubileo, te pedimos que infundas  
de nuevo, el Espíritu de Cristo resucitado en nuestros  
corazones y nuestras mentes.  
Renuévanos para que podamos proclamar fiel y  
alegremente el evangelio de la paz, por el mismo  
Cristo, nuestro Señor.  Amén. 
 
María, Madre del Verbo Encarnado, ruega por nosotros. 



7 

 

 

 

Dedicatoria 
 

 

 

 

 
Este trabajo lo dedico a todos los Dominicos Seglares de la 
Provincia de Santiago de México, desde aquellos que con  
más experiencia han mantenido con fidelidad su decisión 
personal de vivir por muchos años su fe, inspirados por el 
ejemplo de Sto. Domingo de Guzmán, hasta los que recién 
han llegado a inquietar y promover los cambios. Todos, no 
solo son importantes para la Orden, sino también son los 
inspiradores de este manual, expreso mi agradecimiento a 
los que me ayudaron a descubrir la grandeza y vocación del 
Laicado Dominicano y a todos presento con respeto una 
humilde alternativa mas para nuestra formación. 

 
 

Héctor G Mandujano Ortiz 
                                      Presidente Nacional del Laicado Dominicano  
     Ciudad de México  1994 

                                            Orden de Predicadores México 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
      “Padre Domingo, concédenos tu 
      Paternal bendición y comunícanos 
      tu Espíritu”  



8 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



9 

 

Agradecimientos… 
 
En una historia en donde aparecen a nuestro alrededor tantas personas que han 
dejado un grato recuerdo o algún invaluable ejemplo, es difícil no olvidar el nombre 
de alguien, así que pido de antemano una disculpa por ello.  
 

Deseo comenzar por mis Padres, Erasto y Alicia Elena, son mi primera formación, a 
mis hermanos Pepe, Jorge y Maru y sus parejas, por su compartir de ideas sobre 
estos temas; a Lulú y mis hijos Liz y Alex, mis grandes motivos. Y se suman 
nombres como Paco y Tere Baeza, con quienes viví un espacio dominicano.   
 

Como olvidar a Fray Didier en aquellas misas en esa pequeña sala del CUC, 
cuando estudiaba mi carrera en la Facultad de Química de la UNAM. El escucharle 
provocó mi inquietud por algún día poder hablar de Dios como el lo hacía.   
 

A Fray Laudelino Cuetos, muchas horas trabajando juntos, el me dio su gran apoyo 
en la Parroquia Universitaria (CUC) cuando coordiné el grupo de Jornadas de vida 
cristiana; un especial recuerdo a Rubén G Luengas, entrañable amigo y compañero; 
a Fray Oscar Mayorga, siempre cercano y con quien tanto conviví, el me involucró 
en trabajar en el 1er Congreso de las Misiones para Asia, África y América Latina en 
1991, algo que le dio un gran giro a mi vida dominicana. A mi querido Obispo 
Químico Fray Raúl Vera, a Fray Vicente Aparicio, Fray Pablo Iribarren, Fray Jesús 
García, Fray Carlos Espinel, a Fray Paco Quijano un gran montañista, a Fray Martín 
Olvera, Fray Eduardo Cuenca, Fray Agustin Desobry, Fray Justo Fernández y Fray 
Tomás Redondo, quienes me compartieron su visión de su mundo dominicano. A 
Fray José Luis Argüelles y su cercano apoyo cuando fue asistente del Laicado. 
 

A Lucy, la gran Presidenta Nacional, quien me enseñó a amar a ésta Orden Seglar 
y con quien compartí muchas horas y muchos días. Y a Fray Antonio Ramos, 
promotor entregado, entusiasta y amigo de los Dominicos Seglares de México, el 
impulsó los verdaderos cambios importantes en nuestra historia reciente, y también 
a Fray Luis Ramos, su conocimiento me enriqueció y clarificó muchas ideas.  
 

En sus varios viajes a México, Fray Baltasar Hendriks, ese gran dominico Holandés 
me enseñó  la consigna de ―creer en la causa‖, el supo contagiarme su pasión por la 
Familia Dominicana y sigue siendo actualmente ese amigo cercano. A Fray Porfirio 
Santoyo, quien fue promotor de los Laicos Dominicos en los años setentas, el me 
compartió parte de nuestra historia y el trabajo del Lic Orejel, primer Presidente de 
esta nueva era de los Dominicos Seglares en México, también del boletín que el 
editaba, y de ―Adsum‖, la mas antigua publicación de los Seglares en México, con el 
conocí como eran las anteriores Reglas de vida del Laicado Dominicano.  
 

Fray Ángel Melcón, hombre talentoso y gran escritor, quien se ocupó de darme para 
mi participación en el Capítulo General, una importante formación de varias 
semanas en el convento de Coapa. Fray José Luis de Miguel promotor de la familia 
Dominicana de América Latina ha sido un fraterno amigo, me legó claridad en 
conceptos sobre el laicado y generosamente editó en Chile, en donde el radicaba, 
un texto que apareció en la colección de la Orden ―Subsidios‖, con el numero 22, 



10 

 

era un breve apunte que escribí sobre la vida de las Fraternidades de Laicos 
dominicos. A Fray Damián Byrne, Maestro de la Orden, quien me invitó como 
representante del laicado a participar en el Capítulo General en 1992, 
importantísimos treinta días para mi formación, conviviendo con mas de cien frailes 
y religiosas de todo el mundo. Y a Fray Timothy su sucesor, a quien la vida nos 
sentó en una mesa a platicar antes de ser electo Maestro de la Orden en dicho 
Capítulo, y quien desde ese momento hasta la fecha me ha compartido su amistad, 
su dirección y su acompañamiento. Juan Bosch, ese gran Fraile Español, durante el 
Capitulo en México me hizo mas claros los conceptos del Ecumenismo y del 
fenómeno de las Sectas. Y también a Guy Beduelle, interesante escritor de la obra 
―La Fuerza de la Palabra‖, recientemente me he encontrado su nuevo libro sobre la 
historia de la Iglesia, diferente y atractivo texto, muy a su estilo. Como olvidar a Fray 
Miguel Concha con su apoyo como Provincial, agradezco su ejemplo de trabajo y su 
compromiso social, su trabajo en el Centro de Derechos Humanos Francisco de 
Vitoria. Miguel es un hombre institucional.  
 

A Fray Michelle Cassali de la Provincia Lombarda en Bolonia Italia, hombre valiente 
que no se andaba con tibiezas, hablaba fuerte y claro. Compartimos dos eventos, El 
Congreso Mundial de las Misiones (1991) y el Capítulo en 1992. Siempre recordaré 
sus muchas historias, y esa Eucaristía que en el silencio y un templo vacío 
compartimos una tarde en Santo Domingo, en el centro de la Ciudad de México. 
 

A Fray Fernando García y Fray David Díaz, cuántos momentos juntos, mucho les 
agradezco su amistad y su cercanía a mi familia, mucho he aprendido de ellos, y me 
congratulo de seguir teniendo su consejo; Fray Carlos Mendoza es un brillante 
teólogo que me enseñó que los proyectos del futuro requieren de saber hacer a un 
lado los temores para atreverse a cambiar. A Fray Gonzalo Ituarte y su familia, 
eternos enamorados de Catalina de Siena, con él compartí además del Capitulo 
General de México, un inolvidable panel-conferencia sobre la Sta. Laica Dominica 
en una Asamblea de Justicia y Paz. Y a Fray Daniel Ulloa, a quien el Colegio de 
México en 1977, le publicó el libro ―Los Predicadores Divididos, Los Dominicos en la 
Nueva España siglo XVI‖, Daniel buen amigo e incansable luchador. 
 

A Frailes como Alejandro Latapi, Mauricio Beuchot, Gilberto, Alfonso, Martín, etc. 
gracias por su compartir. A José y Heidi Quesada, quienes transcribieron este 
trabajo, no saben cuánto se los agradezco. A todas mis muy queridas religiosas de 
vida contemplativa, comenzando por la madre Vicenta, quienes me han enseñado lo 
que la oración y la fe logran, con razón siempre fueron las consentidas de Fray 
Domingo. A las comprometidas Religiosas de Vida Apostólica, Lucha, Rocío, Inés, 
Brigitte, Alinee y Alicia, Glafira, Leonor Avellaneda y Leonor Baqueriza, y muchas 
mas. Cuantos momentos trabajando juntos en el Consejo Nacional de la Familia 
Dominicana, a todas gracias por su cariño, una mención especial a la hermana 
Celia Ramírez.  
 

A Fray Jerry Stookey, 1er promotor mundial del laicado Dominicano, a quien conocí 
en Filipinas en la Primera Asamblea Mundial de la Familia Dominicana en el año 
2000. A Fray Brian Pierce con quien compartimos momentos en Costa Rica cuando 
terminé mi periodo como coordinador de la Región México-Centroamérica y el 



11 

 

Caribe. Brian es ejemplo de compromiso social y de intenso trabajo por la Familia 
Dominicana, su importantísimo trabajo sobre Praxis y Predicación quedará como 
algo que difícilmente se olvidará, y su libro sobre la Oración es un poema.  
 

Y a tantos Frailes, Religiosas, Monjas y Laicos de tantos Países, como Margaret 
Ormond de USA , Susana Britos de Paraguay, Melva Rendón de Ecuador, Blanca 
Guerrero y María Laura González de Uruguay, Jorge Saldaña de Perú, Leonor 
Chocano de Guatemala, Teresita Tenti y Roberto Estévez de Argentina, Isolina 
Jordan de Panamá, con quienes hablando de Familia Dominicana, trabajamos en 
Manila o en Perú, en el Congreso de America Latina de la Familia Dominicana; ahí 
también Verónica Rafferti, y Joao Xerri de Brasil, Fray Mariano Foralosso de Brasil, 
Fray José Gabriel Meza de Colombia, Fray Manuel Martínez de Argentina y Fray 
Carlos Bernal de Uruguay, ellos me compartieron su visión dominicana, frailes como 
Gustavo Gutiérrez con quien tome ese interesante seminario sobre Teología de la 
Liberación, en la que en otro tiempo fuese la casa de Sta. Rosa de Lima en Perú, 
sin olvidar a los alegres Laicos de ese bello país, con quienes combinamos 
sesiones de trabajo con alegres mano a mano de Tequila VS Pisco. 
 

Agradezco el cariño de los laicos en Venezuela, país que recorrimos a todo lo largo, 
toda una semana, cuando formaron su primer Consejo Nacional. Recorrido que 
terminó en la ciudad de Trujillo con más de ochenta laicos de todos los rincones de 
ese bello país, y también a los laicos con quienes compartí en Costa Rica. Y como 
olvidar a quienes trabajaron muy de cerca en mi responsabilidad al frente del 
Laicado de México, Lety Castillo, Lidia del Valle, Rubén Muñoz, José Quesada y 
Pepe mí hermano. Siempre muy comprometidos con la causa. Y actualmente a 
Delmi, Lourdes, Ma. de los Ángeles, Karina, Yola, María, Darío, Isaías y Mónica, 
con quienes hoy en nuestra fraternidad compartimos cada semana.  
 

A Magnolia de Guadalajara, Coti de Pátzcuaro, María Soledad de Moroleón. Ma. 
Elena de Oaxaca, Armida de Tampico, y a Isabel Curiel por su desinteresado 
apoyo. Y a otros como Pedro Bolaños de quien he aprendido en nuestras eternas 
disertaciones, a mis compañeros del programa el Farol, en Radio 620 (Cd. México), 
Juan Bosco, Enrique Ramírez, José Manuel, Carlos Navarro, la Lic. Monroy  y el 
Padre Miguel. No puedo escribir tantos nombres sin olvidar alguno. Todos han sido 
importantes en mi formación  
 
 
     A todos, Gracias  
 
 
 
       El autor 
 
 
 
 
 



12 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



13 

 

INTRODUCCION   
Prólogo a la primera Edición 

 

Contemplar la Realidad...  Ver 
  Contemplar la Palabra y a Dios… Pensar 

      Llevar a los demás lo Contemplado…  Actuar 
 
Este solo es un curso elemental y no pretende ser un curso básico oficial para la 
formación de un Laicado Dominicano. Para ello cada país decide y crea programas 
mucho más completos. Solo intenta de una forma sencilla y atractiva, compartir una 
visión en los temas básicos de nuestra reflexión cristiana y dar a conocer un poco 
del carisma, vida, historia y misión del Laicado Dominicano. Busca ser una 
alternativa de formación sencilla y accesible para quienes sus tiempos y actividades 
no les permiten asistir a otro tipo de cursos. No soy escritor, así que seguramente 
encontrarán una redacción poco ortodoxa, les pido su misericordia ante ello. 
 

LA BUSQUEDA DE DIOS 
El centro de la vida de un creyente está en Dios, en el saber descubrirlo, conocerle 
cada vez mas y hacerlo vida en nuestras vidas. Para la Orden de Predicadores la 
misión es llevar a ese Dios a los demás, es lo que le da sentido a nuestra razón de 
ser Dominicos. Así que todo lo que se encuentra en este texto estará orientado a la 
reflexión en torno al sentido del encuentro con Dios en lo personal y en lo social, lo 
que significa su existir en el contexto de ―los otros‖, los que aun no le conocen, y 
siempre desde y dentro de la comunidad: nuestra Iglesia ―El Pueblo de Dios‖.  
 

La idea de la existencia de Dios es quizá para el hombre de todos los tiempos una 
de sus más profundas inquietudes. Algo de ello intuye, algo de ello niega, algo de 
ello conoce. Sin embargo Dios es mucho más que un solo concepto, es en realidad 
una experiencia de vida que rebasa la sola percepción de los sentidos, o el más 
elaborado conocimiento reflexionado, por ello en esta experiencia no hay límites. 
  

Porque aunque pudiéramos llegar a leer cualquier cantidad de textos sagrados, 
tener brillantes estudios teológicos y el haber escuchado el testimonio de millones 
de personas, desde los más sencillos y humildes hasta los más estudiosos y 
complejos, a todo lo ancho del mundo y a todo lo largo del tiempo; Aun así 
sentiríamos que debemos seguir buscando. Y nuestra búsqueda continuará hasta 
que sumada a las búsquedas de otros, todas converjan en el mismo punto, que es 
el auténtico encuentro personal y vivencial con un Dios vivo y mucho más cercano 
de lo que esperábamos. 
 

Un encuentro sin intermediarios con un Dios que ama, y entonces nos sentiremos 
inmensamente amados por El. Con un Dios eterno y entonces podremos percibir la 
trascendencia. El encuentro con el Dios de la vida y entonces nos sentiremos 
abiertos a nuestro maravilloso existir. Es el punto en donde se acaban las palabras 
y se agotan los argumentos. Nos encontraremos en donde podemos decir que 

hemos vivido la experiencia de Dios. ―Hemos visto al Señor‖ decían los apóstoles a 



14 

 

un incrédulo Tomás (Jn 20:25).Todas esas experiencias son una invitación a 
continuar atreviéndonos a la aventura de buscarle a cada momento; a abrir nuestra 
razón y nuestro corazón a Dios, el Dios que nos busca para estar dentro de 
nosotros siempre en nuestro diario existir. Y que nos invita a construir con El, una 
sociedad fraterna, de paz y justa, en torno a un bien común que creo para todos.  
 

Ese Dios que mientras muchos le buscamos a lo lejos en el cielo, su decisión de 
hacerse hombre nos debiera recordar que es aquí en donde se hace posible el 
milagro de la vida y de nuestro encuentro con El, y que también es aquí a donde 
ese Dios decidió venir y quedarse con nosotros ―hasta el final de los tiempos” (Mt 
28:19-20) ―Hombres de Galilea, ¿Qué hacen ahí mirando al cielo?‖ (Hch 1 : 11) 
 

Así que todo se reduce por nuestra parte a una decisión, la decisión de buscar y  
concientemente compartir nuestra vida con Dios, la oportunidad de vivirlo a cada 
instante y el hacerlo ya. Pero para nuestra búsqueda de Dios hay muchos caminos, 
procesos o fuentes para un mejor conocerle. ¿Cuáles pueden ser algunas de esas 
fuentes para el conocimiento de Dios? 
 

FUENTES DEL CONOCIMIENTO DE DIOS 
 

LA ORACION 
Una primera fuente del conocimiento de Dios es ―La Oración‖, Desde el fundador, 
pasando por cualquier cantidad de Dominicos, es claro nuestro asiduo momento de 
encuentro con Dios en la oración. Pero una oración que conoce a Dios de tal forma, 
que es imposible quedarse estático ante El. Catalina de Siena, una Santa Laica 
Dominica del siglo XIV decía: ―A Dios se le conoce en la Oración‖ y ella es un gran 
ejemplo de una espiritualidad activa que brota de la experiencia de su oración 
contemplativa, nos enseña que es desde su misma oración, desde donde Dios 
mismo la lleva a comprometerse con el prójimo en la sociedad, y su compromiso se 
hace realidad en espacios políticos como ciudadana responsable en los diálogos de 
paz en su país; o en otro momento de su vida al encontrarla atendiendo a los 
enfermos y necesitados ante la epidemia de peste en Europa. Es también la mujer 
valiente y coherente que se atreve a reclamar fuertemente al Papa. Podemos leer 
las severas cartas que le escribió para interpelarle y recordarle su responsabilidad.  
 

Es la misma Catalina quien nos comparte su dulce encuentro con Dios y nos dice 
que una fuente para su conocimiento la encontró en la oración. Esto se hace 
ejemplo importante para los laicos, porque esta mujer al igual que nosotros, vivía en 
la sociedad y estaba comprometida con su familia, ella dedicaba parte de su día a 
sus diarias tareas y su vida a la Evangelización. Y esa oración fue la que la llevó 
poco a poco al encuentro con Dios en la oración contemplativa. ¿Será posible hoy, 
para un laico del siglo XXI, que pudiese vivir comprometido con su realidad, social, 
familiar, profesional y que a la vez pudiera vivir la experiencia de una oración plena 
y constante, hasta hacer de su vida, una vida de oración? 
 

Una vida de oración caracterizada por un intenso y auténtico diálogo con Dios, ―en 
el silencio que escucha, la razón que interpreta y un corazón generoso que da y 
recibe‖. Así que ―La Oración es una primera fuente para el conocimiento de Dios‖.  



15 

 

LA COMPASION 
Una segunda fuente es ―La Compasión‖. Aquí el encuentro con Dios se 
fundamenta en la promesa de Jesús de estar ―en y con‖ los pobres, los enfermos, 
los presos, los desempleados, los discriminados, los migrantes, los marginados, y 
todos los que materialmente no tienen nada y entienden que solo tienen a Dios. 
Será el encuentro con Dios en los más dolientes y necesitados, porque allí está El, 
con la plenitud de su amor. Es en donde el amor y la compasión por ellos nos 
llevarán desde nuestra vida diaria hasta su realidad. Por eso ahí nos encontraremos 
con ese Dios que vive dentro de ellos. Estas son experiencias intensas y plenas en 
el amor. Ahí sentimos, palpamos y olemos a ese Dios sufriente en nuestro hermano. 
Son el amor y la caridad hechos compasión. 
 

En la Orden de Predicadores le llamamos la compasión Dominicana, decía Fray 

Domingo, ―Todo lo que sé de Dios, lo he aprendido en el libro del amor y la 
caridad‖. Y en verdad, son muchos los encuentros que con Dios vivió Domingo en 
el más profundo amor por los que tanto necesitaban ¿Cómo vivir la plenitud de Dios 
si olvidásemos a los demás, en la indiferencia hacia sus carencias? ¡Imposible! 
 

LA GRACIA 
La vida de La Gracia es un tercer espacio o fuente de conocimiento de Dios. Es un 
encuentro intenso que se alimenta por la experiencia de los sacramentos en una 
actitud plena de Fe. Es Dios quien se da y a quien le abrimos nuestro corazón y 
nuestro ser para que habite en nosotros. La vida de la Gracia es un concepto a 
reflexionar con mucho más profundidad, porque no es una sola celebración, ni la 
idea del regalo mágico e invisible, es la expresión del Dios que se hace realmente 
presente dentro de nosotros, con su Gracia en medio de nuestra desgracia, con su 
plenitud que supera nuestro límite y con la abundancia que colma nuestra carencia.  
 

Es la Gracia lo que transforma nuestra debilidad en Fuerza y todo lo que la Gracia 
puede hacer en nosotros, es la Gracia que nos ayuda a hacer posible la vida del 
Evangelio en lo cotidiano. Y así es como el fruto de la Gracia actúa y se expresa en 
hechos concretos en la sociedad. Es la Gracia que transforma a quien se deja 
transformar por la presencia del Dios que llega a nuestro corazón y a nuestro ser. 
La Gracia al ser la presencia del Dios plena en nosotros, se convierte en otra fuente 
del conocimiento de Dios ¿Queremos que habite en nosotros? 
 

LA BUSQUEDA DE LA VERDAD  
Una cuarta fuente del conocimiento de Dios será La búsqueda de la verdad. ―La 
verdad los hará libres‖ (Jn 8: 32), y en ello la formación tendrá un papel importante.  
La verdad está grabada en toda la creación, encontraremos la obra de Dios en cada 
rincón del universo, por la ciencia y la investigación podremos entender sus 
mecanismos y admirarla, pero también la verdad esta grabada en nuestro interior, 
en nuestro corazón. Pero de manera especial hay verdad en la Palabra revelada por 
Dios en los textos sagrados, es ―La verdad‖ escuchada, entendida y hecha acciones 
siempre en medio y desde la realidad, confrontada en los rostros y sus 
necesidades. Ninguna reflexión Teológica tiene sentido desde ―el solo saber o 
desde el solo sentir‖. La palabra revelada solo alcanza su verdadera dimensión 



16 

 

cuando iluminada por la presencia de Dios va a los demás. Aquí el saber y conocer, 
estudiar y reflexionar, serán para ―dar razón de nuestra Fe‖ (1 Pe 3:15). 
 

La verdad ilumina y permite ver con más claridad, especialmente cuando surgen las 
dudas y preguntas. Por ello nuestra Iglesia es Madre y Maestra, por lo tanto como 
Iglesia que somos todos, somos también responsables de buscar, saber y explicitar 
lo que vamos descubriendo en la Palabra. En Hechos de los Apóstoles decía el 

Etíope, ¿Como podré entender si nadie me hace de guía...? (Hch. 8: 30-31).  
 

La formación en la Fe es una reflexión sistemática del hombre de Iglesia que busca 
a Dios, descubre la verdad en la Buena Nueva, estudia la palabra y la confronta con 
su vida en la comunidad ―Iglesia‖; pero siempre en el contexto de la cultura y la 
sociedad. La verdad de Dios no está divorciada con la realidad del hombre. Así que 
si queremos entender y dialogar con el mundo, debemos conocer y hablar el mismo 
lenguaje. Por ello nuestra búsqueda de la verdad no es solo Teológica. ―La 
búsqueda de la verdad‖ es una cuarta fuente para el conocimiento de Dios. 
 

CONOCER A DIOS NOS LLEVA A COMPARTIRLO A LOS DEMAS 
HE VENIDO A QUE TENGAN VIDA Y VIDA EN ABUNDANCIA… 
 

Después de contemplar la verdad en Dios, esa experiencia nos llena en plenitud, y 

esa riqueza cuando la hacemos conciente no puede ocultarse. ―no se enciende 
una luz y se oculta debajo de una vasija‖ (Mt 5:14). Ese compartirlo a los demás 
es Predicar, es llevar a los demás lo contemplado y como Dios fundamentalmente 

es fuente de vida, ―He venido a que tengan vida y vida en abundancia‖ (Jn 
10:10), esa experiencia de Dios en nosotros va transformándonos en nuestro día a 
día (conversión), y hace que precisamente nuestra nueva forma de ser, se 
conviertan en Testimonio y por ende en nuestra primera forma de Predicación. Esa 
―experiencia de Dios‖ es capaz de provocar la vida de Evangelio en nuestro diario 
existir, nos permite al entenderla, dar razón de nuestra Fe y al poder transformar 
nuestras vidas, puede entonces transformar a la sociedad.  
 

Llevarlo a los demás es una misión que día a día se hace más urgente. El excluir a 
Dios de la dinámica de la sociedad, hace a un lado a un elemento importante de la 
creación y su armonía, eso genera desconcierto, confusión, injusticia, dolor, 
violencia, corrupción y muerte. Ya es frecuente nuestro encuentro con hermanos 

que no conocen a Dios o que poco saben de  Él. ―¡Ay de mí si no predicara!‖ (1 Cor 
9:16) dice San Pablo. 
 

Otro destino de ese predicar pudiera ser hacia los muchos que aprendimos a 
cumplir, pero por falta de una sólida formación todo ha quedado en cumplimiento y 
sentimiento, con una Fe poco fundamentada y muy olvidada, Fe que a veces con 
pasión defendemos, que en ocasiones vencemos, pero poco convencemos.  
 

O también hacia a quienes los que ante la falta de conocimiento de Dios, somos 
débiles y escépticos, y ante cualquier duda aparece nuestra árida y desesperada 
crítica o nuestra profunda desilusión, porque no nos es fácil entender. Habría 
también que Predicar a quienes podemos tener una idea tergiversada. ¿Cuántas 



17 

 

caricaturas erróneas de Dios se han presentado?, ¿Cuántos conceptos de un Dios 
no misericordioso se han difundido?, ¿Cuántas aristas del Evangelio se han limado 
y mensajes difíciles y exigentes se han maquillado? ¿Cuántos criterios ahogados 

por leyes, reglas y mandamientos se han puesto por encima del hombre?, ―cuando 
el sábado se había  hecho para el hombre y no el hombre para el sábado‖ (Mc 
2:23). Y cuantas personas han fundamentado su Fe en los ministros, en la estructura 
eclesial, en los ritos y el esquema sacramental y no en Dios mismo. Que importante 
es conocer y que todos conozcan realmente a Dios. 
 

Predicar la Buena Nueva con la fuerza de la verdad, es opción de esperanza en un 
mundo desesperanzado, es ser voz de quienes no tienen voz, es tarea urgente, 
comenzando con y en nosotros, los que formamos esta Iglesia. Existe la necesidad 
de Predicar con más y mas claros argumentos a quienes buscan respuestas más 
consistentes, hay que estar preparados para ―dialogar‖, pero para dialogar hay que 
conocer, y en la Orden de Predicadores la misión de llevar el Evangelio a los demás 
exige una responsable formación en la Fe, una Fe adulta y cada vez mas completa. 
 

QUE PRETENDE ESTE TEXTO 
Después de hablar de Dios como el centro de nuestra vida de Fe, de las fuentes 
para su conocimiento y de la Predicación como misión central de los seguidores de 
Jesús de Nazareth. Podremos decir que en este texto todo gravitará en torno a el 
―Contemplar a ese Dios y llevarlo a los demás‖. Este curso está pensado para 
quienes por su trabajo o actividad requieren de una opción de estudio abierta a sus 
posibilidades de tiempo, quizá el tiempo en casa al llegar de trabajar. Aborda los 
temas de forma breve y con sencillez, contiene lo fundamental con una nueva 
visión, sin olvidar la esencia y sin dejar de valorar nuestra historia y nuestras 
tradiciones.  Desea demostrar que es posible una visión en la Fe que apunte hacia 
el futuro, que se inserte en estas nuevas sociedades, que se incultura en este 
nuevo perfil de hombres y mujeres del siglo XXI, y que permita fácilmente a quien lo 
lee, la oportunidad de conocer y confirmar lo que cree o no cree, así como saber lo 
que un laicado Dominicano puede ser y ofrecer.  
 

Permite que en cualquier momento podamos procurarnos una formación. Los libros 
a los que hace referencia son accesibles e incluso es recomendable adquirirlos y 
tenerlos en casa, busqué no complicar con bibliografías extensas y así acercarnos a 
la facilidad de todos, son dos textos de Iglesia, serios y completos, Una Biblia o al 
menos un Nuevo Testamento y el Catecismo de la Iglesia Católica. Los textos 
normativos de los Dominicos Seglares serán un complemento de nuestro actuar 
como Dominicos y se encuentran en los apéndices de este trabajo. Y hay tres 
encíclicas que apoyan algunos temas, que son fáciles de adquirir o bajar de 
Internet, económicas e interesantes. Que no son indispensables para este texto, ya 
que transcribo las citas, pero que seguramente despertarán el interés por leerlas. 
 

COMO USARLO 
Como dinámica se propone que se lea un capítulo, haciendo las pausas necesarias 
para reflexionar. Y más que buscar aprenderlo, se vea que significa en nuestra vida. 
Hay preguntas que ayudan a ello. A continuación se sugiere leer las citas del 



18 

 

Evangelio y del Nuevo Catecismo a las que se hace referencia en cada capítulo, 
esto nos dará la respuesta formal y doctrinal del tema en cuestión. 
  

La mayor dimensión se alcanzará cuando se comparta en la fraternidad, o en torno 
a charlas con amigos y familiares. Y ahí, cuando se coloque en la línea de fuego 
cada tema, y ya hechos propios los conceptos, se discutirán ampliamente, con 
respeto y pasión, siempre abiertos a escuchar y a aprender de la visión de los 
demás. Sugeriría tratar de que en estas discusiones se busquen confrontarlas con 
lo visto en las calles, trabajos y casas; o con lo leído en periódicos o escuchado en 
las noticias. Es aprender a vivir la Fe a cada minuto desde lo cotidiano. 
 

Será muy difícil encontrar a un Dominico que no discuta y defienda lo que cree, 
aunque seguramente siempre lo hará con caridad y claridad, y con apertura a otras 
formas de pensar. Mucho de nuestra riqueza se encuentra en nuestra diversidad y 
el respeto a otras ideas. Podemos diferir y convivir, pensar distinto y coexistir. 
Nuestra Orden y quienes la conformamos somos La unidad en la Pluralidad. 
 

Para la Orden de Predicadores, ―Contemplar y llevar a los demás lo 
Contemplado‖ es la esencia de nuestra misión, ―Lo que nos nutre y lo que nos 
envía‖. ―La razón y la Pasión de nuestro Carisma‖. Y siempre el amor y compasión a 
los demás será lo que nos impulse. Por ello, para un dominico esa ―Misión de 
Predicar‖ se convierte en actitud de vida y en nuestra razón de existir como 
predicadores. Se convierte también en una forma de ser en donde estemos.  
 

Como dinámica y muy relacionado con el ya conocido ―Ver, pensar y actuar‖, que 
el Papa Juan XXIII creó. En clave dominicana, entenderemos ese ―Ver‖, como el 

contemplar la realidad, ese ―Pensar‖ como ese contemplar a Dios a través de las 
fuentes de su conocimiento, y ese ―Actuar‖, como ese llevar a los demás lo 
contemplado a través de la Predicación. Así haremos coincidir el método de este 

manual con nuestro lema ―Contemplar y llevar a los demás lo contemplado‖. Se 
trata de hacer vida la palabra y no solo de conocerla. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 

 

PRESENTACION DE LA SEGUNDA  EDICION 
(José Quesada Fox) 
 
 
He leído varias veces este manual que se nos proporcionó para nuestra formación y 
la formación de los hermanos, que aspiran entrar formar parte de nuestras 
Hermandades o que simplemente desean conocer más sobre el Laicado 
Dominicano; y he visto en él una herramienta muy práctica y adecuada para 
entender en forma sencilla y rápida que es un Dominico Seglar hoy. 

 
El lenguaje y estilo que utiliza Héctor es claro y sencillo, pero a la vez, los temas 
son tratados con la profundidad teológica, eclesial y dominicana que se requiere 
para la formación del Dominico Seglar. Por lo tanto puedo recomendar el presente 
manual para la formación de Hermanos de cualquier tipo, ya sean gente sencilla, 
amas de casa, empleados o profesionistas que en algunas ocasiones lo que nos 
falta es tiempo o capacidad para entender y retener determinado tema.  
 
El Manual también nos sirve a los Dominicos Seglares que ya hemos realizado 
nuestro compromiso como un documento indispensable de referencia rápida y 
sencilla, de aquellos temas que como cristianos y Dominicos debemos de tener 
claros y presentes a lo largo de nuestra vida. El que escribe hizo su compromiso en 
el año de 1990 y al volver a leer el manual en 1999 siento que el corazón me arde 
con el mismo fervor que cuando se me dio mi curso de introducción. (Lc 24, 32) 
 
Así pues ponemos a disposición en línea dicho documento que sirva como manual, 
o como elemento de conocimiento de la vida del Dominico Seglar, ya sea aquí en 
México o en cualquier otra parte del mundo de habla hispana. Esperando que el 
Espíritu Santo nos ilumine y nos llene de mas vocaciones que vallan y prediquen el 
Evangelio de Nuestro Señor Jesucristo al mundo del tercer milenio. 

 
                                                   José Quesada Fox 
                                                              Comisión de Formación  

                 Orden de Predicadores 1999 
                          

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 



20 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



21 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                   1 
 

EN DONDE ESTAMOS, Y HACIA DONDE QUEREMOS IR 
 (a manera de prólogo a esta tercera edición) 

 

En lo personal considero que este capitulo es una aportación importante, es la 
percepción de un proceso y testimonio de lo vivido en todos estos años en México, 
quizá es solo un punto de vista, pero intenta rescatar la experiencia y abrir a la 
reflexión de nuestras oportunidades, que son muchas y siempre fundamentadas en 
nuestra historia. Espero que esto abra espacios de diálogo para todos, pero 
especialmente a quienes tengan algún cargo de servicio en esta Orden. 
 

A dieciséis años de la primera edición de este texto las vivencias hacen de este 
tiempo un aprendizaje y una historia a reflexionar y compartir. Hay experiencias de 
gobierno, participaciones en eventos de la Orden e interesantes charlas con Frailes, 
Religiosas, Monjas y Laicos, que al visitar otros países nos permitieron intercambiar 
ideas, analizar obstáculos, sueños y retos acerca del Laicado Dominicano.  
 

Quiero agradecer a los laicos de México, Centro y Sudamérica, ellos me han 
animado escribir esta nueva edición, el hecho de que algunos hayan usado la 1ª 
edición para su formación es causa de alegría. Ojala y esta edición les sea más útil.  
 

Recuerdo a fray Timothy quien me dijo: ―los libros tienen pies‖, de momento no 
entendí, hasta que un día recibí una llamada desde Taiwán, un fraile Español quien 
trabaja en la China continental con laicos, me preguntó si podía traducir ese texto al 
Chino porque el lo usaba. ¿Como llegó hasta allá?  No se, pero ahora sé que a 
alguien sirvió. Ante todo esto no me queda más que dar gracias a Dios. 

Así presento esta tercera edición, que matiza algunos conceptos e incrementa su 
contenido; los temas de Justicia y Paz, María, Dios, Jesús y Biblia se han 
enriquecido, El tema de la Orden de Predicadores, considerando los documentos de 
Manila y Providence, dieron paso a hablar de Familia Dominicana en el mismo 
capítulo, y por primera vez aparecen los apéndices en donde encontrarán: La 



22 

 

Constitución Fundamental del Laicado Dominicano, Las aportaciones del Capítulo 
de Providence sobre Familia Dominicana, los Documentos del Segundo Congreso 
Mundial de Laicos en Argentina 2007 y el Congreso de Fraternidades Laicales 
Dominicanas de America Latina y el Caribe en Sao Paulo 2010. Creo que un libro 
cuando se escribe, solo ha logrado la mitad de su objetivo, el otro 50% se da 
cuando alguien lo lee, ahí el texto cumple su misión y cierra el ciclo. En la  segunda 
página (contraportada), en la parte inferior hay un correo electrónico, que se 
convierte en la vía para comentarios, aportaciones y sugerencias.  
 

Para quien por primera vez tiene contacto con nosotros es importante que conozca 
un poco de nuestra historia, misma que va entretejida a lo largo de los diversos 
capítulos. Las historias nos ayudan a entender los porqués y así comprender mejor 
a este laicado y el porque se escribe así este manual. Habrá que considerarse que 
este laicado y este texto junto con su autor tienen su propia historia.  
 

LA VENERABLE ORDEN TERCERA 
Recién mi ingreso al Laicado Dominicano hace veintiún años, Lucy Rossette, la 
entonces Presidenta Nacional, mujer de edad avanzada; pero de espíritu joven, me 
pidió le acompañase en los últimos años de su gobierno; eso me permitió visitar con 
ella al laicado que existía, la mayoría: mujeres y mayores en edad, la llamada 

―Venerable Orden Tercera de Santo Domingo‖. Algunos les llaman ―Terciarias‖.  
 

Esto fue importante porque no solo me enseñó el oficio de Presidente, algo que sin 
saberlo sería mi responsabilidad años mas tarde, sino que también me permitió 
descubrir la realidad de esas maravillosas Dominicas con sus grandes valores. 
Quienes a los ojos de algunos, la forma de vivir su Fe y su práctica, más cargada a 
lo cultual les podría parecer diferente a lo que esperarían; Pero habría que saber 
que para el Papa León XIII ―Los Terciarios‖ fueron la revolución social de la Iglesia. 
  

Al convivir con ellas, vi personas llenas de entusiasmo y amor por Santo Domingo, 
que transpiraban nuestro carisma y que con sus pocos recursos habían mantenido 
por décadas la presencia de la Orden en donde vivían. En algunos de esos lugares 
ya no hay ni frailes, ni religiosas dominicas, ellas son nuestra única presencia. 
 

Cuando se es testigo de su sincero cariño y del como viven su vida dominicana, 
solo nos queda agradecer lo valioso que ha sido su presencia, nos motiva a 
aprender de ellas y a pensar en como colaborar para preservar esa riqueza que 
flota en sus comunidades. Esto significa caminar hacia el futuro sin perder la 
riqueza de nuestro pasado, en un mundo que cambia a velocidades insospechadas, 
promoviendo en ellas poco a poco los procesos de evolución que nuestra Iglesia ha 
descubierto en los últimos años para el laicado. Solo así construiremos un futuro 
para sus fraternidades y evitaremos que vayan desapareciendo junto con ellas.  
 

Los nuevos laicos dominicos y las nuevas fraternidades que se van e irán formando, 
impregnan nuestro existir de nuevos dinamismos, son con su fuerza nuestro futuro, 
es algo que reclama nuestra modernización presente y trabajamos en ello. Pero 
queremos decirles también, que a su llegada les estamos entregando nuestra 



23 

 

historia y tradición para que la hagan suya y la integren como su tesoro, Se trata de 
dar a este laicado en el siglo XXI actualidad; pero también historia y experiencia. 
 

Así que la tarea no solo será apoyar a nuestras fraternidades que han existido por 
décadas, y ayudarles para que ingresen nuevos miembros a sus comunidades, sino 
también crear las nuevas fraternidades que se necesitan para aumentar nuestra 
presencia, no solo en nuevas ciudades, sino también en nuevos ambientes. ¡Que 
bien nos caería comenzar a crear fraternidades de obreros, o de médicos o de 
abogados! etc. y así responder a nuestra misión en la sociedad de este nuevo siglo.  
 

¿Cómo ayudar a las ya experimentadas fraternidades para que puedan seguir 
escribiendo su historia sin que violentemos sus procesos, sus horarios y sus formas 
de expresar su vida Dominicana? ¿Cómo construir los puentes de dialogo, 
entendimiento y coexistencia con los jóvenes laicos de nuestra sociedad, que en 
nuestra Iglesia buscan un lugar que responda a sus inquietudes para vivir su fe, con 
nuevas necesidades y actividades? Ese es nuestro actual reto. 
 

Se trata de no solo de preservar por solo conservar lo existente, ni de cambiar por 
solo cambiar, sino de saber rescatar lo importante y darle vida y actualidad hoy. 
Que la riqueza y la historia de tantos años iluminen con su experiencia a los nuevos 
laicos, pero que al mismo tiempo esa misma historia se deje enriquecer por las 
nuevas visiones de nuevas sociedades que nos llevan a redescubrir como realizar 
nuestra misión en estos nuevos tiempos.  
 

El resultado será un laicado tan dinámico como la sociedad de hoy, que corre al 
futuro, pero que no pierde la esencia de su pasado. Porque esa larga cadena de 
tantos laicos que de generación en generación a través de los siglos han trasmitido  
nuestro carisma, también evolucionaron, pero supieron preservar lo fundamental. Y 
sin duda alguna es la continuidad de esta historia lo que hoy llega hasta nosotros. 
Por eso en México, en las decisiones del gobierno laical se buscó que no se diera 
ninguna ruptura con las Fraternidades que ya existían, y en cambio se caminó hacia 
favorecer algunas reformas legislativas que permitieran la coexistencia fraterna. Y 
aunque cambiar siempre implica algunas dificultades, se mantuvo la unidad. 
 

Para entender mejor de donde partimos, hagamos conciencia de que mucho de 
nuestro laicado, el que tiene más de 30 o 40 años en la Orden (un alto porcentaje 
del mismo), fue invitado a nuestras fraternidades en otro momento de la historia y a 
otro compromiso, ellos arribaron con la definición de un Laico anterior al Concilio 
Vaticano II; y aunque este Concilio fue alrededor en los 60s, sus innovadores 
cambios han sido lentos en su aplicación y desafortunadamente  pocos lo han leído. 
Era un laico que solo escuchaba y obedecía, que no estaba llamado a evangelizar 
como hoy en día. Para quien su formación tenía el objetivo de prepararle para vivir 
una vida que le llevase a ser ejemplo de santidad y nada más. Ellas se 
comprometieron a eso y han cumplido. Por eso acentúan mas la parte espiritual y 
de culto en sus fraternidades. Por eso no les ha sido fácil entender hoy ese radical 
cambio de las nuevas responsabilidades en la evangelización, de las que nos 

hablan la encíclica Christifideles Laici, la Evangelii Nuntiandi y la Populorum 
Progressio ¿Cómo cambiar sin violentar? 



24 

 

EL RETO EN MEXICO ES EL MISMO PARA TODOS 
En Venezuela, Perú y Costa Rica pude convivir con sus laicados y cuando también 
tuve contacto con los seglares Dominicos de Guatemala, Honduras, Colombia, 
Uruguay, Argentina, Chile y otros mas del Caribe, me quedó claro que en nuestra 
América aunque con algunos matices, tenemos los mismos problemas y retos.  

a) Fraternidades que se han disminuido en su cantidad y número de miembros 
activos, la necesidad de un mejor nivel de formación.  

b) Hacer de nuestras Fraternidades ese autentico espacio de comunidad.  
c) Ser más claros en ―nuestro ser laicos‖, para que se entienda que no somos 

pseudo frailes, ni pseudo-monjas.  
 

En este punto, nuestro importante Segundo Congreso Internacional de las 
Fraternidades Laicales Dominicanas /Buenos Aires 2007, reunión en donde sus 
acuerdos tienen autoridad a nivel legislativo y de gobierno, con un carácter universal 
para la aplicación en y a todos los Laicos Dominicos. Hace énfasis cuando nos pide 
un lenguaje laical adecuado para la Orden Seglar Dominicana y da algunos 
ejemplos cuando plasma en sus Estatutos (Comisión No. 4, Tópico 1): 
 

―Que establezcamos un léxico común que refleje lo que somos, cuáles son 
nuestros diversos roles y en consecuencia que terminología es la norma de uso, 
adaptada a los diversos lenguajes del mundo‖. En ese mismo punto aclara 

―Presidente es el término usado en la versión Latina de la Regla y el que 
mejor describe el rol‖. 
 

Además se decidió: refiriéndose al nombre de nuestras comunidades ―Que debe 
ser ―Fraternidad‖ y que con respecto al uso del término que algunos aun llaman 

―Profesión‖ (un termino mas para Religiosos). ―Se decidió usar la expresión 
Promesa en todos los casos para estar en sintonía con nuestro estado laico‖ 
Comisión No.3 de las resoluciones en el Tópico 1 y Tópico 2 (Gobierno: Regla y Estatutos) 
 

Esto seguirá siendo una tarea de tiempo, la inercia de las tradiciones han hecho 
difícil el cambio, todavía muchos laicos, incluso Presidentes y Asistentes, siguen 
hablando con términos religiosos y no laicales, aun hablan de Prioras, postulantes, 
novicios y votos. Urge que nuestros signos sean más laicales. El tema del 
Escapulario que se sustituyó por una sencilla cruz dominicana, sigue siendo 
polémico en algunos lugares. Esa antigua creencia de que María recoge a sus 
almas difuntas tomándolos del escapulario no hace sentido con el laicado moderno 
de hoy, en una Iglesia que avanza hacia el frente a enfrentar nuevos retos. El 
escapulario es parte de la vestimenta de Frailes y Religiosas, entendemos que en 
algún tiempo los laicos llegaron a usar hábito, fue otro momento de la historia. Si 
queremos laicos de hoy, demos el paso al frente. Recordemos ―que nuestra Iglesia 
y la Orden necesitan de sus laicos, no de pseudo frailes o pseudo religiosas‖. Si 
queremos vivir un estado religioso, entremos por ahí, que también se necesitan. 
 

Otro aspecto común con laicos de otros países, es la auto- responsabilidad que 
evitaría la terrible dependencia de los asistentes, es asumir nuestra verdadera 
participación en la Iglesia y en la sociedad. Somos países con grandes injusticias, 



25 

 

corrupción, pobreza, falta de oportunidades y desempleo. Con una sociedad 
creyente, pero con poca formación teológica y mas enfocada a la tradición y al culto. 
En nuestros países se requieren de espacios que fomenten las comunidades, como 
espacios de formación sólida y de una vida de Fe que dibuje el nuevo perfil del 
creyente que requiere el futuro. Es importante leer el texto de Aparecida (La mas 
reciente Conferencia Episcopal de America Latina, en Brasil) 
 

Con el laicado de USA, Canadá y Europa, los encuentros nos enseñan que hay 
temas en común, especialmente en un mundo globalizado. Aquí hay matices que 
nos cuestionan especialmente acerca de en como hacer escuchar nuestra voz en 
temas como: manipulación genética, globalización, paz, mercados comunes, 
enajenación, secularismo, medios de comunicación, migración y pobreza, justicia y 
derechos humanos, automatización y desempleo, entre otros.   
 

Pero lo que a todos nos preocupa, es el nivel de nuestra presencia, en cantidad y 
calidad en la sociedad. Y aquí el tema es: cuantos somos y en donde estamos 
haciendo presencia, ¿Cuanto se nos conoce y que hacemos? ¿Cuál es el resultado 
de nuestro actuar en la sociedad? Y esto desemboca en temas como Promoción 
Vocacional, Vida de las Fraternidades y Misión en la Predicación. Son temas 
comunes para todos. Así que hablemos de ellos. 
 

PROMOCION VOCACIONAL 
Comencemos por la Promoción Vocacional, quizá ya debiéramos hablar de este 
tema en un sentido un diferente, porque la Promoción Vocacional era pensada 
como una tarea solo para convencer a más gente a ingresar a las Fraternidades. 
Pero ahora quisiera ―invitarnos‖ a todos, a que desde adentro pensemos en un 
nuevo enfoque, que va más en la línea de compartir nuestra forma de vivir y nuestro 
carisma a millones de hombres y mujeres que tanto necesitan de opciones para vivir 
su Fe, pero sin la condición a que previamente sean Laicos Dominicos. Es mas 
hacer una ―promoción a vivir la vida dominicana en las familias y en la sociedad‖. A 
que oren con nosotros, que estudien en nuestras fraternidades, que se sumen a 
nuestras misiones. Es dejar que nuestra espiritualidad enriquezca la vida diaria. El 
resultado será que ellos comiencen a vivir una experiencia de fe diferente. Los que 
vivimos el carisma dominicano estamos ciertos que es una excelente alternativa, 
¿Porque no compartirla abiertamente? Quienes descubran su vocación dominicana, 
pedirán ser parte de nuestras fraternidades, o tal vez  descubran, porque no,  su 
vocación a la vida religiosa. El laicado ha sido fuente de vocaciones religiosas. 
 

Lo mas importante de esta nueva visión, será que iremos hacia la sociedad como lo 
hacia Fray Domingo y que nuestra espiritualidad será conocida por muchos, que 
compartamos con ellos una forma de seguir a Jesús, y quienes al descubrirla se 
enamoren de ella, y si su vocación así lo entiende, serán parte de nuestra Orden de 
Predicadores. Es hora de abrir y que nos mostremos a la sociedad, que estemos 
realmente inmersos en ella, y entonces si seremos una alternativa  para vivir su fe.  
 

LA VIDA DE LAS FRATERNIDADES 
El segundo punto se refiere a la vida, es la vida misma del Laicado Dominicano, 
nuestra acción en la sociedad, y lo que podríamos significar para el mundo. Porque 



26 

 

aunque hablamos de mundos globalizados, es un hecho que hay un individualismo 
creciente, una disminución del número de familias y una crisis en la convivencia en 
las mismas. Hay ausencia de valores morales y una espiritualidad olvidada. Las 
presiones económicas han llevado a que cada quien vele por su solo propio interés, 
lo que complica conceptos de vida comunitaria y del ―servir a los demás‖. Quizá el 
mayor ingrediente del secularismo, sea ese individualismo con matices de egoísmo.   
 

Es por eso que urge recuperar el sentido comunitario en las sociedades, y eso es lo 
que ofrece nuestra vida dominicana en sus fraternidades, eso son o debieran ser 
nuestras comunidades. Su valor esta en el compartir con otros y no en el vivir una 
Fe individualizada. Y eso es una alternativa ante el egoísmo de estos tiempos. 
Cobra fuerza como una oportunidad de convivencia y de apoyo fraterno, en donde 
nos encontremos con otros, para pensar en los demás. Espacios en donde se 
rompe el egoísmo con un generoso compartir. Especialmente cuando el Dios de la 
vida nos ha enviado a experimentar el sentido de ―los otros‖ ―del prójimo‖ ―del 
próximo‖. En esto las ya experimentadas fraternidades pueden darnos ejemplo.  
 

Hay que recuperar el porque de las primeras comunidades cristianas en un mundo 
como el de hoy. Ya es urgente el reencuentro de los hombres y mujeres que en las 
sociedades actuales viven a diario la soledad de luchar desde su sola trinchera. 
Para que encuentren en nuestras fraternidades espacios de vida en común, eso es 
lo que promueve nuestra forma de vivir y se convierte en una nueva alternativa. 
 

MISION EN LA PREDICACION 
La fuerza de nuestra comunidad, aunada con la de nuestros hermanos y hermanas 
religiosas en nuestra Orden, crean la gran comunidad, la Familia Dominicana, y nos 
hace capaces de que nuestra misión de predicar nos lleve a espacios más allá de 
nuestra Iglesia, hacia una sociedad lejana. Y no pensemos solo en distancias entre 
ciudades, hay abismos entre formas de pensar e incluso entre hijos y Padres.  
 

Es momento de comenzar a pensar en ―el como‖ crear un mejor diseño de nuestras 
fraternidades para estar presentes en nuevos lugares, y que puedan participar 
muchos otros que están a nuestro alrededor, y compartir nuestros espacios de 
oración, apostolado y formación. Predicar comienza con ―ese ir a ellos‖, continúa 
con permitir su presencia con nosotros, y termina con compartir nuestra misión. 
 

Recordemos que ser laico Dominico es una vocación y que no todos están llamados 
a ella, pero si la compartimos nos conocerán. Nadie ama lo que no conoce. Somos 
los laicos los que debemos reflexionar y replantear las actuales formas de 
pertenencia al laicado dominicano y atrevernos con generosidad a crear nuevas 
opciones para hacerlo accesible a la gente de hoy, a personas con los reducidos 
tiempos con que cuenta, a adecuarnos a los laicos que trabajan todo el día y a los 
laicos que ven y viven el mundo de otra forma. Es también poner nuestra vida 
dominicana al servicio de una sociedad moderna que en ocasiones busca espacios 
de espiritualidad en muchos grupos, desde las corrientes orientales hasta los 
esotéricos, la gente busca. Y si están buscando, ¿Porque no permitirles conocer 
nuestro espacio de Predicación como una alternativa para ellos? 

 



27 

 

¿Cómo descubrir y entender que la pluralidad y la apertura no son solo algo bueno, 
sino algo indispensable? ¿Como revolucionar el concepto de Predicación y la vida 
de oración en estas nuevas, ruidosas, indiferentes y dinámicas sociedades?  
 

PARA MEJORAR PARTAMOS DE NUESTRA RIQUEZA 
Podemos hablar de riqueza porque realmente la hay, regresando a la historia puedo 
decir que el haber podido conocer los rincones de este interesante Laicado en 
México, fue descubrir que más que ser solo una rama de la Orden de Predicadores, 
son personas concretas con nombre y apellido. Son y serán, ―La presencia de la 
Orden en el mundo y la presencia del mundo en la Orden‖. Este laicado tiene por 
derecho propio su participación en el concierto de la Familia Dominicana. Sentir su 
historia es mucho más que solo leerla y conocerla. Por ello había que trabajar en 
todos los foros por estos rostros e historias.  
 

Es conmovedor descubrir el Espíritu Dominicano cuando se encarna en su laicado, 
en sus tradiciones y sus cantos. Y a pesar de nuestra ausencia, son gente leal y 
entregada. Estas imágenes que hoy todavía llenan nuestros templos, son de gente 
que da lo que tiene, poco para muchos intelectuales, pobre para los que esperan 
ceremonias mas solemnes, desafinadas para los acostumbrados a los grandes 
coros y poco entendible para los que solo conciben una fe intelectualizada. Sin 
embargo es algo que se comienza a hacer falta y a extrañarse en ciudades donde 
empezamos a encontrar templos medio llenos y a veces vacíos, sociedades que en 
su amnesia no recuerdan la Fe y la tradición de sus padres, Iglesias ausentes en la 
sociedad. Sin embargo éste nuestro laicado todavía existe y está dispuesto a 
trabajar con nuestros frailes y religiosas en la ―Santa Predicación‖. En muchos 
lugares ya son pocos los frailes en su número, y en otros el tiempo no se detuvo y 

les han llegado los años. ―La mies es mucha y los trabajadores son pocos‖ (Mt 
9:37). Aquí lo importante no es donde estamos, sino hacia donde vamos. Asistimos a 
un mundo que reclama nuevas formas de presencia y predicación, en donde es 
necesario quizá desarrollar nuevas estrategias, segmentar espacios, en donde el 
joven evangelice al joven, el obrero al obrero, el ama de casa al ama de casa etc.  
 

Este también es un mundo con alguna dificultad para encontrar vocaciones para la 
vida de la Iglesia, seguro estoy que aunque fueran solo esas sencillas ancianitas, 
hacen mucha falta allí. Así que dada la tarea y la dimensión de las necesidades en 
la sociedad, especialmente de cara al futuro, preparémosles y provoquemos la 
llegada de un nuevo laicado para continuar con la Misión.  
 

Ahora que aún les tenemos hagamos un proyecto con futuro, revisemos que ha 
faltado. Porque si no hay mas laicos en nuestra Orden, es porque algo no hemos 
hecho todos. En este laicado hay mucha más riqueza. Descubramos que son los 
laicos de casa, los que entienden nuestro mismo carisma ¿Alguna vez han sido 
vistos como parte del proyecto de predicación? ¿Les hemos preparado con cursos 
adecuados en su contenido y con horarios para gente que trabaja? Hay una deuda 
con ellos desde todas las instancias de la Orden, si algunos llegaran a expresar que 
se sienten abandonados, habría que revisar nuestra responsabilidad en su sentir.   
 



28 

 

Es un laicado unido, generoso y comprometido, pero especialmente es donde 
encontramos a Fray Domingo presente en esos corazones, disfrazado con rostro de 
anciano, de médico o abogado, de madre de familia u obrero, con aspecto de pobre 
y tal vez hasta con alguna expresión de no tan preparado. Desde ahí, con ellos y a 
su manera, sigue también predicando el fundador de la Orden de Predicadores.  
 

HAGÁMOSLO NOSOTROS 
Darle fuerza a su autonomía, entendida como una cada vez más clara auto-
responsabilidad que evite dependencias, será darle a ese laicado la confianza y el 
camino para que pueda evolucionar, porque aun sin así quererlo, hacerlos 
dependientes de los frailes o religiosas que les asisten ha sido dictar su pena de 
muerte, ya que cuando les han llevado a su asistente a otro lugar, la fraternidad 
entra en crisis y a veces hasta desaparece. Pero hay que hacerlo desde nosotros, el 
esperar a que otros lo hagan o que se de por si solo, ha costado el precio del 
envejecimiento de nuestras fraternidades. El abismo entre los que están desde hace 
décadas y los que arriban hoy, a veces es tal, que no les es fácil la coexistencia.  
 

Para los que ya estamos en una fraternidad, está la constante invitación a que 
seamos mas flexibles para aceptar la presencia y la forma ver de otros nuevos 
laicos y de otras formas de vivir el carisma. Pluralizar nuestra experiencia 
aceptando las diferencias. Hoy ya es posible también crear fraternidades en 
paralelo en el mismo lugar, que compartan juntos Eucaristías, celebraciones e 
inquietudes, pero cada una con sus horarios, proyectos y directivos independientes, 
esto es una alternativa en nuestra legislación que podemos aprovechar.  
 

El gran Timothy Radcliffe, Maestro de la Orden de 1992 a 2001, escribía en su carta 

―Entregados a la Misión‖, algo que puede ayudarnos a descubrir la importancia de 
la apertura y la tolerancia a otras ideas y a otras personas, algo que debiéramos 
preguntárnoslo especialmente los Laicos Dominicos. Aunque estaba dirigida a los 
frailes, cabe en nosotros y en esencia es más o menos así:  
 

¿Estaríamos dispuestos a recibir en nuestras fraternidades a un joven con una 
nueva y sospechosa doctrina filosófica, que nos inquieta con sus preguntas y dice 
llamarse Tomás de Aquino?¿Recibiríamos a un par de jóvenes llamados Bartolomé, 
¡si! Bartolomé de las Casas y Anton de Montesinos, con su pasión por luchar sin 
límites por la justicia y los derechos de la gente, con sus demandas políticas, que 
seguramente nos traerían problemas? ¿Que haríamos si apareciese otro joven 
llamado Fra Angélico con extrañas formas de Evangelizar en la pintura?  o ¿Que 
haríamos con un nuevo maestro Eckhart y su peculiar forma de ver la oración?  
 

¿Le aceptaríamos el compromiso a una joven diferente, que interpela y envía cartas 
de fuertes reclamos al Papa, que dice llamarse Catalina de Siena? ¿Que nos 
parecería tener en nuestra comunidad a un joven, quien ni siquiera habla bien, que 
socialmente es de los menos entre los pobres, que no ofrece estudiar porque no 
sabe leer, y que causa una revolución en nuestra fraternidad porque nos la llena  de 
pobres, mal olientes, indigentes y hasta de algunos animales con quienes dice se 
comunica y responde al nombre de Martín de Porres.¿Compartiríamos nuestra 
fraternidad a un hombre de ciencia, con propuestas astronómicas que se 



29 

 

entenderán 300 años después, y que atenta en sus definiciones contra lo que la 
Iglesia ha interpretado del Génesis, que dice llamarse Giordano Bruno, Dominico 
condenado a morir en la hoguera por sus ideas, pero brillante, reconocido por la 
ciencia y que incluso hoy, un cráter en la Luna tiene su nombre? 
 

Es importante crear en todos, conciencia de rumbo, saber que queremos y hacia 
donde vamos. Preguntarnos que pasos queremos dar y a que estamos dispuestos. 
¿Como hacer que esa actitud de apertura dé los frutos que se necesitan? ¿Como 
vamos a ampliar nuestra tolerancia a otras ideas y como tener  abierto un corazón 
generoso?.¿Queremos evolucionar? ¿Por qué no otro tipo de fraternidades por 
actividades comunes, como las de profesionistas, obreros o artistas? 
 

No podemos negar que nuestra sociedad reclama de nosotros otras respuestas, 
¿que actitud tendremos ante los divorciados y vueltos a casar, ante los 
homosexuales y las nuevas formas de relación de nuevos tipos de parejas que en la 
sociedad están apareciendo? ¿Cómo será nuestra relación hacia familias 
disfuncionales? ¿Y ante una urgente lucha por la igualdad que reclama la mujer en 
el mundo, pero también en nuestra Iglesia? ¿Y también cual será nuestra voz en 
temas como los nuevos retos de organización social y económica, secularismo, 
transgénicos y libertad?, por solo mencionar algunos. ¿Cuál, ante el control natal y 
la sexualidad de los jóvenes de hoy?, ¿Tendríamos algo mas que decirles, que no 
sea solo una definición o veces solo una postura dogmática que dice ―es pecado‖?  
 

Hablar del tema no significa estar siempre de acuerdo, pero hay que opinar 
¿Seríamos capaces de amarlos en vez de solo juzgarlos? ¿Podríamos decirles que 
las puertas de nuestra Iglesia y de nuestra fraternidad están abiertas a recibirles? 
¿Qué haría Jesús? Entendamos que es necesario modificar posturas y actitudes, 
conscientes que cambiar es un proceso al que nos resistimos, dejar lo que teníamos 
aunque sea para mejorar nos produce incertidumbre y miedo, pero recordemos a 

ese Jesús quien nos decía: ¡Ánimo, no teman, aquí estoy yo! (Mc 6: 45-52) 
 

¿CAMBIAR, DEJAR…? ¿QUE TENDREMOS QUE DEJAR NOSOTROS? 
Para los que conocemos este pasaje, recordémoslo, y para los que es la primera 
vez reflexionemos en el. Fray Domingo descubre la necesidad de ir en busca de la 
gente para predicarles en lejanas ciudades de Europa, el Papa le envía apoyo, pero 
este llega en carruajes, con obispos, caballos, cocineros y la actitud del poder. La 
expedición fue un fracaso, Ellos tenían que dejar todo eso para ser recibidos. 
Domingo les había pedido llegar con sencillez. Solo así eran escuchados, porque 
solo así serian creíbles. Y así llegaban los dominicos con un sencillo hábito, sin 
poder, ni estructuras, ni dinero. Había que dejar todo lo que les separaba de la 
gente. La gente los vio coherentes y les creyó.  
 

La pregunta ahora será para nosotros, ¿Que estamos dispuestos a dejar de nuestra 
forma de vivir, de nuestras costumbres, de nuestras ceremonias, de nuestro 
lenguaje y signos externos, para poder ser creíbles a la sociedad de hoy?, ¿Que 
tenemos que dejar para que nuestros jóvenes nos crean, para que seamos legibles 
a las formas de pensar del mundo contemporáneo? ¿Hacia donde habría que 
mover nuestras formas de pensar, para que esas nuevas formas de vivir del siglo 



30 

 

XXI encuentren en nosotros una alternativa, les interesen nuestros espacios y nos 
sientan cercanos a sus ideas?  
 

Si pensamos que ya no hay nada que cambiar porque ―todo está bien así‖, estamos 
definiendo que estamos muertos; reconocer que hay algo que se puede mejorar es 
saber que tenemos vida y estamos en el camino. La Historia nos enseña que la 
evolución siempre se da como resultado de fuerzas existentes y a veces contrarias.  
 

En la naturaleza lo que define que permanece y que no, es la mutación (cambio 
natural de lo que existe) y la posterior selección natural que hace que lo que es 
compatible con el medio permanezca, y en las Ciencias Sociales es la resultante de 
una nueva cultura emergente, que se ve en interacción y se moldea con su historia 
y sus tradiciones. De este juego entre esas fuerzas es como se da un avance 
evolutivo y firme en la sociedad. ¿Cuál es nuestra Iglesia emergente? ¿Cuál nuestra 
Orden de Predicadores emergente? ¿Cuál nuestro laicado Dominicano emergente? 
 

PREDICAR: IR Y DAR TESTIMONIO CON SENTIDO 
Para Predicar es fundamental la vida y el Testimonio, pero no se puede Evangelizar 
con el solo sentimiento, hay que prepararnos. Pero tampoco tomar mil y un cursos 
es evangelizar. Podríamos incluso memorizar los Evangelios, pero ¿si esto no 
transforma nuestra propia vida? ¿Que sentido tuvo? Podemos asistir a retiros y 
cursos de oración, etc. Pero ¿Esto nos ha llevado a una mejor comunicación con 
Dios? Si no tenemos claro el destino y el porque de nuestra formación, existe el 
riesgo de quedarnos en el solo saber, ¿para que estudiamos? Estudiamos para vivir 
nuestra Fe y llevarla a los demás en nuestra Predicación, para evangelizar y 
evangelizarnos. Estudio que no toca la vida es solo un entrenamiento mental.  
 

PREDICAR RECLAMA IR EN BUSCA DE LA PERSONA 
En un mundo que se va despersonalizando, ir y estar presentes es el primer  paso 
en la Predicación, llegar a la gente y hablarles de tu a tu, cara a cara, de corazón a 
corazón. De nada sirve tanta preparación, si seguimos hablando sin escucharles o 
esperando a que vengan a nosotros, sin antes no ir en su búsqueda. Así que este 

laicado puede caminar, ―Ve y predica‖‖ es la consigna. Si ya sabes el Padre 
Nuestro, no esperes saber el Ave María, ve y enséñalo. Es hablar y que nos miren a 
los ojos, porque es testimonio de vida que implica coherencia, cuando así se da, es 
signo de que hemos iniciado en nosotros esa conversión. 
 

La Orden de Predicadores esta marcada por su itinerancia. Es esa capacidad de ir 
de un lado a otro, pero entendamos que no solo es un criterio de movimiento 
geográfico, es menester aceptar que hay que moverse también entre las diferentes 
ideas y culturas que surgen en la sociedad. La itinerancia no esta solo en los pies, 
esta también en la cabeza.  Esta historia debe continuar, y otros están llamados a 
sumarse a la causa y seguirla escribiendo, lo pasado quedará atrás y es urgente la 
llegada de nuevas letras que impriman otros  capítulos y preparen a este laicado 
para los nuevos cambios, en una sociedad que avanza con nuevos rumbos. 
Hagámoslo todos juntos, que nadie falte a la cita. 

 



31 

 

 

 
  
 
 
 
 

 
 

    2 
 

Laico, ¿Quién es un Laico? 
 
Dentro de todos los hombres que viven en el mundo, muchos han sentido y 

descubren dentro de su ser la idea de ―la trascendencia‖, es decir que desde 
dentro de si mismos perciben que su vida y su obra no terminan en la muerte, hay 
como una intuición de continuidad, de un no morir. Y hay también una conciencia 
Cósmica, cosmos significa orden, así que hay una percepción de ese orden que nos 
envuelve en nuestro ser, sentir y existir con todo lo que nos rodea ¿De donde 
venimos? ¿Hacia donde vamos? ¿Cuál es el sentido de nuestra vida? 
 

Esto ha llevado a la humanidad a la búsqueda de un cómo entenderse, y en ello 
una búsqueda a lo largo de la historia en diferentes culturas y en diferentes tiempos 
de un creador, de un Dios. Poco a poco se fueron creando diversas formas de 
religiosidad, desde las más elementales, hasta las que se institucionalizan y llegan a 
nosotros como las Grandes Religiones: El Islam, El Hinduismo, El Budismo, El 
Judaísmo, etc. y otras más no tan grandes. Todas esas junto con las confesiones 
Cristianas agrupan a más de un 87% de la humanidad creyente. Y dentro de todas, 
existen algunas que confiesan seguir a Jesús el Cristo, por lo que se denominan 
cristianas, y se han creado cualquier cantidad de ―Iglesias‖ con diversos nombres. 
Algunas existen como producto de su decisión de separarse de la Iglesia Católica. 
 

Algunas religiones hablan de la búsqueda del Creador desde el hombre, en otras 
mas primitivas están las que practican ritos que buscan tener contentos a sus 
Dioses, hoy en día se han desarrollado extraños sincretismos en donde mezclan 
diversas corrientes filosóficas, cuestiones de tipo esotérico y religiones, preparando 
ofertas que han logrado penetrar en una sociedad que durante las últimas décadas 
ha vivido un exceso de materialismo.  



32 

 

Pero también las hay con relaciones más personales, en donde se habla no solo del 
hombre que busca a Dios, sino del Dios que sale al encuentro del hombre, pero no 
de un hombre solo y aislado, sino de ese hombre-comunidad, en donde ―los otros‖ 
también son importantes y hay un prójimo. En donde todo lo creado existe como un 

―Bien común‖ para todos. Expresiones de fe que invitan a comprometerse con la 
sociedad y en donde lo creado y el compromiso con los actores de la vida diaria son 
importantes. Nuestra Iglesia Católica es una de estas expresiones con una relación 

diferente con Dios. ―Tu serás mi Pueblo, yo seré tu Dios‖ (Ex 6:7),  
 

Por otro lado las religiones no son estáticas y precisamente porque son hombres y 
mujeres los que las conforman, están sujetas a la realidad en que viven, estas 
personas no son ajenas a una sociedad con quien comen, duermen y viven. La 
propia evolución de la sociedad reclama más claridad en esa forma de entender y 
relacionarse con Dios. Esto explica los cambios que hemos visto y veremos en 
algunas religiones, en sus interpretaciones y en sus formas de expresión ritual.  
 

Y ya hablando específicamente de nuestra Iglesia Católica, debemos mencionar 
que está formada por muchos hombres y mujeres que ven en ese Hombre-Dios 
Cristo, no solo al Dios creador de todo, sino que le descubren como el Padre bueno, 
con quien se puede hablar y quien se inserta en la sociedad con la promesa de 
estar con nosotros hasta el final de los tiempos.  
 

Así que en nuestra Iglesia, somos lo que se definen como el ―Pueblo de Dios‖ o 
Iglesia Católica, es nuestra casa con las puertas abiertas a todos. Es el espacio en 
donde todos los hombres y mujeres tienen un lugar, para amar y ser amados, y 
junto con Dios caminar en el tiempo para construir sociedades más justas, plenas 

de vida. Jesús decía, ―He venido a que tengan vida y vida en abundancia‖. 
Este es el verdadero sentido de la palabra ―Reino de Dios‖, el que hay que 
comenzar a construir aquí, porque hoy en día lo que muchos viven, no tiene nada 
vida y mucho menos de la abundancia de la que Jesús habló. 
  
Esta Iglesia comenzó con un puñado de hombres, los apóstoles, y fue creciendo  y 
con ello demandó de diversos servicios y de una organización diferente, hasta que 
requirió de funciones específicas para solventar las necesidades de todos; Así se 
fueron creando cargos y responsabilidades de servicio. Y nacen los Diáconos, los 
Presbíteros, Párrocos Arzobispos, etc. En todos ellos debemos ver que no existen 
para repartir un organigrama de poder, sino para dar un servicio mas organizado a 
todos los hombres en la sociedad. Dentro de ellos estamos los laicos 
 

LOS LAICOS 
De todo este nuestro Pueblo de Dios, podemos ver que el sector más numeroso es 

el de los Laicos y estos son el tema central en este capítulo. Habemos millones 
de hombres y mujeres que fuimos bautizados dentro de la Iglesia Católica y que 

seguimos a Jesús en la sociedad. Ser Laico, aunque no haya mucha conciencia de 

ello, es una vocación, una elección de vida. Quizá no lo sabíamos con claridad, 
pero cuando decidimos seguir a Jesús desde nuestras familias, desde nuestra 



33 

 

profesión y desde nuestra vida diaria, estábamos ejerciendo nuestra vocación y 
definiendo nuestro espacio en la Iglesia; el de ser Laicos.  
 

Entonces se nos llama así, no ―por no haber tenido‖ ninguna vocación de 
ministerio religioso (Sacerdote, Religiosa o Monja), sino por el contrario, porque 
nuestra vocación nos llevo a seguir a Dios y a servir a los hombres y mujeres 
evangelizando la cultura desde nuestro hacer cultura, dándole vida a la Fe de las 
familias desde nuestra familia, y a hacer presente la luz del Evangelio en el 
quehacer del mundo, desde nuestras actividades diarias y en medio de la sociedad.  
 

Y hay que hacer conciencia de que cuando decidimos seguir a Jesús desde ahí, 
decidimos ser laicos y por ello Sí tenemos una importante vocación y un lugar vital y 

privilegiado en nuestra Iglesia, ―la vocación de ser laicos‖. María la madre de Dios 

era laica, Jesús era laico.  
 

Al hacer conciencia de ello, descubriremos que nuestra pertenencia a la Iglesia 
como laicos puede tener otro sentido. Y si reflexionamos aun más, descubriremos 
que para la Misión de la Iglesia, seria más importante ser plenamente Laicos con la 
dinámica de todo lo que hoy vivimos y hacemos. Así que el como nos definen, o 
cual es el lugar que ocupamos en esa estructura pasa a un segundo plano. 

Estemos conscientes que nuestra acción, opinión y participación, es ―ser Iglesia en 
medio del mundo‖ y al mismo tiempo es ser mundo dentro de la Iglesia. Sí 
queremos tener una mejor Iglesia y un mejor mundo, hagamos algo para ello. 
 

Es pasar a ser los protagonistas de la vida, evolución y cambio de la Iglesia, y no 
solo ser  simples espectadores. El lugar de cada uno de nosotros ya está allí, lo que 
falta es tomarlo y enriquecer la vida diaria de nuestra Iglesia desde donde estamos. 
Es hacer nuestra la tarea con Jesús en su casa, que también es nuestra casa, 
nuestra Iglesia, y en su espacio, que es también nuestro espacio, la sociedad. 
 

Nuestra misión y la razón de ser de los laicos es la misma de la de toda la Iglesia o 

―Pueblo de Dios‖: vivir y celebrar nuestra Fe, Evangelizar y ―ser la luz del mundo y 
sal de la tierra‖, Anunciar la Buena Nueva, construir una sociedad mas justa, y 
caminar a ser mejores personas.   
 

Solo que nuestro servicio está en ser y hacer lo que por Fe creemos, participando 
en la vida como actores importantes del desarrollo de la sociedad, y esto es hacer 
vida el Evangelio en lo cotidiano: Formando familias que viven en una verdadera 
comunidad, creando leyes justas desde las legislaturas políticas, ejerciendo una 
medicina más ética con los millones de médicos de nuestra Iglesia, con la aplicación 
de una justicia igual para todos, desde los abogados y los jueces de nuestro Pueblo 
de Dios, en el campo produciendo alimentos mas sanos, en las fabricas con un 
trabajo responsable, en el comercio con un servicio honesto, pagando lo justo para 
quienes realizan un trabajo etc.  
 

Esto tiene mucho que ver con la Misión de construir lo que denominamos el Reino 
de Dios desde hoy y aquí, y del anuncio de la Buena Nueva  ¡Que importante tarea 
la de ser Laico! 



34 

 

Algunos, quizá los mas mayores nos digan que así no era antes, que esto no tiene 
nada que ver con la Fe, y muchos quizá ni se habrán enterado de cuando fue el 
cambio, que desde Concilio Vaticano II se dio para los laicos, y siguen pensando 
que debe ser como era antes. 
 

El porque de que esto no era así antes, es porque la vida de la Iglesia por mucho 
tiempo obedecía a sociedades con esquemas más piramidales, algo que existió en 
la humanidad durante siglos. Sociedades jerárquicas llenas de títulos nobiliarios y 
―grados de importancia‖, (aunque ahora todavía algunos presentan sus títulos 
académicos, para sustituir a los títulos nobiliarios, pareciera que muchos no se 
soportan igual a los demás), solo que antes esto era más generalizado y las 
sociedades definían más sus diferencias.  
 

La Iglesia no era la excepción y a los de la base, que siempre han sido los Laicos, a 
pesar de ser la inmensa mayoría, nos tocó el rol de oír y obedecer, de escuchar y 
callar, de dejarnos dócilmente guiar y remitirnos a los pocos espacios que nos 

fueron permitidos durante siglos. ¡Cuanta riqueza se perdió  en todos esos años 
en nuestra Iglesia y en nuestra sociedad con esas ideas!  
 

Eso nos impidió prepararnos en nuestra Fe y participar mejor, ya que nos estaban 
negados los accesos. Pero aunque tardaron demasiados siglos, voces de grandes 
Dominicos como el Padre Congar, Schillebeekx y Chenu, alzan su voz en el 
Concilio Vaticano II y proponen un nuevo lugar para el laicado. Hoy ya es una 
realidad. 
 

Al analizar nuestro nuevo e importante papel como Iglesia en el mundo, se nos 
abren nuevos cuestionamientos. Especialmente cuando vemos a nuestro alrededor 
una sociedad con tanta pobreza, con tanto desempleo, con tantas injusticias, con 

tanta violencia. Y quizá debamos preguntarnos ¿y donde hemos estado esos 
seguidores de Jesús, que estábamos llamados a transformar con nuestra vida, 
nuestros trabajos y nuestras decisiones, desde nuestras familias y desde nuestro 

trabajo la realidad? ¿Por qué no hemos participado los hijos de Dios? 
 

Pues bien, ahí estamos, exactamente en donde se nos necesita, existen millones de 
personas de nuestra Iglesia que trabajan en esos puntos clave de la sociedad, 
Bancos, Gobierno, Educación, Industria, Ciencia, Arte, Campo, Industria, Iglesia, y 
en todos los niveles, incluso en niveles de alta capacidad de influencia y decisión, 
solo que parece que solo estamos. Entonces la pregunta deberá cambiar de 
¿donde hemos estado? a ¿qué hemos hecho?, o mas específicamente ¿Por 
qué no lo hemos hecho? 
 

ES COMENZAR CON UN POCO DE NOSOTROS 
Mas allá del lamento, lo que es verdad es que podríamos participar mucho mas y 
mejor. Un granito de arena, más generosidad y más coherencia en nuestra vida con 
respecto a nuestro prójimo, y algo comenzaría a ser distinto. Se trata de un cambio 
orientado por la justicia y el amor, orientado desde el Evangelio, la tarea y el reto 
están ahí. Y no olvidemos que Dios también esta ahí con nosotros. 



35 

 

DE DONDE VIENE NUESTRO NOMBRE 
¿Porque nos llamamos así? 
 

Seglar es una palabra que significa hombres del ―mundo o siglo‖, o laico su 

sinónimo que viene del griego ―Laos‖, nuestro campo de acción está en los 
ambientes cotidianos. Ahí estamos llamados a realizar nuestra tarea, esto significa 
crear una forma de vida, libre, digna, justa y de Evangelio. Plena de amor y 
compasión. Nuestra función no es clerical, ni existimos para sustituir o suplir a 
Frailes o religiosas, ni siquiera el Templo es nuestro espacio natural. Cumplimos 
nuestra misión en nuestro espacio específico, que es en el que nos desenvolvemos, 
comenzando con nuestros hogares. Si nos comportásemos como pseudo Frailes o 
pseudo Religiosas, estaremos dejando vacío nuestro lugar, lugar en donde se 
esperaba nuestra acción. 
 

LA MISION DE LOS LAICOS DESDE LA IGLESIA 
Un documento, claro, completo y reciente que habla sobre la vida y misión de los 

laicos, es la Exhortación Apostólica de Juan Pablo ll, Christi Fideles Laici. En esta 
encíclica se enfatiza, que el llamado de Jesús para trabajar la misión de la Iglesia es 
para todos y que la construcción del Reino de Dios también. Y que no es por grados 
de importancia, ni por sectores independientes. Es un proyecto conjunto en donde 
la misión nos hace uno. Los laicos somos tan Iglesia como todos y nuestra 
responsabilidad por ella también es la de todos. 
 

Anunciar el Evangelio nos lleva a nuevos horizontes y es saber pasar del solo 
proclamar el Evangelio a ese hacerlo realidad, empezar por ir cambiando nuestra 
vida. No podemos trabajar en la viña del Señor hablando de justicia, si no velamos 
por ella, y no podemos predicar el amor sin considerar la realidad del mundo y la 
compasión con que podríamos actuar, empezando por amarnos a nosotros mismos.  
 

Cada quien en donde esta, en donde labora, tomando las decisiones honestas y 
orientando nuestras diarias acciones por la vida del Evangelio. Es una 
responsabilidad individual y de comunidad, por ello es necesario un compromiso 
personal y de Iglesia, y entonces la defensa de la vida digna y de ―la vida en 
abundancia‖ de la que habla Jesús, será manifestada por los hechos que avalen lo 
que decimos.  
 

QUE CONOZCAN CON CLARIDAD LA BUENA NUEVA 
Muchos no están conscientes de esa necesidad, ni del derecho que tienen a 

conocer ―La Buena Nueva‖, que fundamentalmente es saber que: ―Dios por amor 
vino y se hizo hombre, compartió y descubrió la verdad a todo ser que le ha 
escuchado. Es ese Dios y hombre, hombre y Dios, ―el que murió y resucitó‖. 

Desafortunadamente, aún pesan mucho esas imágenes tergiversadas de un Dios 
castigador, ajeno a la alegría del hombre, lejano de sus fiestas y sus problemas. 
Un Dios que hemos mostrado equivocadamente, mas preocupado por juzgar que 
por comprender. Con esto nuestra tarea evangelizadora es aun mayor. 
Conocerle es fuente de vida plena, algo que tiene que ver más con la conciencia de 
nuestro sentido de vida, un sentido de vida gozoso y dispuesto a superar los límites 



36 

 

y caminar hacia adelante. Es descubrirles que ese Dios es Padre amoroso, cercano, 
comprensivo y misericordioso de creyentes y no creyentes. Es un Dios que 
gratuitamente comparte su plenitud y llama a la perfección a todos, ese Dios a quien 
podemos percibir y descubrir dentro de nosotros, como ese deseo interno que nos 
lleva a intuir que nuestro ser y nuestras obras pueden trascender y no morir. 
 

LA EXHORTACION APOSTOLICA DE LOS LAICOS 
En la Exhortación Apostólica Christi Fideles Laici, siempre se refiere a nosotros 
como ―los fieles laicos‖, tomando la parábola del viñador comienza invitando a todos 
la viña en donde hay mucho que trabajar y nos habla de las cuestiones urgentes del 
mundo, y pregunta parafraseando la parábola del Evangelio, es:  ¿Que hacen ahí 
ociosos?  
 

Plantea la realidad de un fenómeno social que ha llevado al hombre a un 
secularismo excesivo, es decir una vida demasiado comprometida con solo la parte 
material olvidando a ese hombre integral, que también tiene una espiritualidad 
natural. Ese secularismo le ha puesto cada vez mas lejos de una relación con Dios 
y le esta cerrando los espacios de trascendencia espiritual, que también necesita. 
Continúa analizando la realidad de la dignidad humana, tan despreciada por unos, 
pero a la vez exaltada por los más sublimes valores, religiosos, humanos y morales. 
Las situaciones de tensión, la falta de paz y su construcción. Y el importante 
concepto del Bien común. 
 

En ese texto aparece la figura de Jesús-Dios, no como la de un Ser que emite 
juicios y que critica severamente lo que hacemos, sino que aparece como respuesta 
comprometida, que se inserta junto con nosotros en la solución, la figura de Dios es 
como la vid quien da vida a nosotros sus sarmientos. Es Dios que se hace presente 
en los suyos alimentándolos con su vida. Algo que dignifica a los hombres, y en 
este caso también dignifica a la figura del laico como el lugar en donde habita Dios.  
Nosotros, templos vivos del Espíritu de Dios, en donde Dios está y desde donde da 
vida a la vida diaria, a través de sus fieles laicos. Recordándonos que por ser Laicos 
en este Pueblo de Dios, ejercemos por derecho propio y asumimos la misma misión 
de ser Iglesia. 
 

Somos siempre llamados a la santidad y a la perfección desde nuestras relaciones 

diarias en la sociedad, ―Sean perfectos como mi Padre‖ (Mt 5: 48). Laicos que con 
su pareja son co-creadores en la familia, esa pequeña Iglesia doméstica. Laicos 
siempre llamados a santificarnos en medio del mundo y no huyendo de el. Los 
Laicos que generamos una acción de complementariedad con otros sectores de la 
Iglesia, participando con todos en las tareas importantes.  
 

El capítulo III de esa encíclica inicia diciendo: ―Los he destinado para que vayan 
y den fruto‖. Resalta la visión Misionera ―vayan‖ para emprender una nueva 
Evangelización más fresca y rica en su anuncio. Vayan por todo el mundo y lleven 
la Buena Nueva, y eso es predicar, compartiendo y viviendo el Evangelio, sirviendo 
a la persona y a la sociedad, viviendo juntos nuestro descubrimiento de la vida de 
Dios en nuestra vida con humildad, porque al igual que todos, le buscamos desde 



37 

 

nuestra limitada realidad. Siempre promoviendo la dignidad de todos, cuidando del 
inviolable derecho a la vida, libres para invocar el nombre de  Dios.  

Recalca que la familia es el primer espacio para la acción, y habla también de la 
importancia de la participación política de la Iglesia a través de sus Laicos en el 
mundo, no como una opción, sino como un compromiso importante en la sociedad, 
situándolo en el centro de la vida económica política y social, evangelizando las 
culturas. Añade que los fieles laicos, precisamente por ser miembros de la Iglesia, 
tienen la vocación y misión de ser anunciadores del Evangelio. 
 

Es en la evangelización en donde se concentra y se despliega la entera misión de la 
Iglesia, cuyo caminar en la historia avanza movido por la gracia y el mandato de 

Jesucristo: ―Id por todo el mundo y proclamad la Buena Nueva a toda la 
creación‖ (Mc 16, 15) 
 

―Esta nueva evangelización —dirigida no sólo a cada una de las personas, sino 
también a grupos enteros de poblaciones en sus más variadas situaciones, 
ambientes y culturas— está destinada a la formación de comunidades eclesiales 
maduras, en las cuales la fe consiga liberar y realizar todo su originario significado 
de adhesión a la persona de Cristo y a su Evangelio, de encuentro y de comunión 
sacramental con Él, de existencia vivida en la caridad y en el servicio‖. 
 

El numero 35 invita: ―La Iglesia, mientras advierte y vive la actual urgencia de una 
nueva evangelización, no puede sustraerse a la perenne misión de llevar el Evangelio 
a cuantos —y son millones y millones de hombres y mujeres— no conocen todavía 
a Cristo Redentor del hombre. Ésta es la responsabilidad más específicamente 
misionera que Jesús ha confiado y diariamente vuelve a confiar a su Iglesia‖. 

Con un toque de apertura: ―Los fieles laicos, con el ejemplo de su vida y con la 
propia acción, pueden favorecer la mejora de las relaciones entre los seguidores de 
las diversas religiones, como oportunamente han subrayado los Padres sinodales: 
«Hoy la Iglesia vive por todas partes en medio de hombres de distintas religiones 
(...). Todos los fieles, especialmente los laicos que viven en medio de pueblos de 
otras religiones, tanto en las regiones de origen como en tierras de emigración, han 
de ser para éstos un signo del Señor y de su Iglesia, en modo adecuado a las 

circunstancias de vida de cada lugar. El diálogo entre las religiones tiene una 
importancia preeminente, porque conduce al amor y al respeto recíproco, 
elimina, o al menos disminuye, prejuicios entre los seguidores de las distintas 
religiones, y promueve la unidad y amistad entre los pueblos 
 

Evangelización y dignidad 
En el numero 37 nos señala: Redescubrir y hacer redescubrir la dignidad inviolable 
de cada persona humana constituye una tarea esencial; es más, en cierto sentido 
es la tarea central y unificante del servicio que la Iglesia, y en ella los fieles laicos, 
están llamados a prestar su servicio a la familia humana. 
 

La dignidad personal constituye el fundamento de la igualdad de todos los hombres 

entre sí. De aquí que sean absolutamente inaceptables las más variadas formas 
de discriminación que por desgracia continúan dividiendo y humillando la familia 



38 

 

humana: desde las raciales y económicas a las sociales y culturales, desde las 
políticas hasta las geográficas, etc. Toda discriminación constituye una injusticia 
completamente intolerable, no tanto por las tensiones y conflictos que puede 
acarrear a la sociedad, cuanto por el deshonor que se inflige a la dignidad de la 
persona; y no sólo a la dignidad de quien es víctima de la injusticia, sino todavía 
más a la de quien comete la injusticia. 
 

El anuncio del Reino toca los derechos humanos y lo explicita en el número 38: 
“El efectivo reconocimiento de la dignidad personal de todo ser humano exige el 
respeto, la defensa y la promoción de los derechos de la persona humana. Se trata 
de derechos naturales, universales e inviolables. Nadie, ni la persona singular, ni el 
grupo, ni la autoridad, ni el Estado pueden modificarlos y mucho menos eliminarlos, 
porque tales derechos provienen de Dios mismo.‖ 
 

La participación en la sociedad por parte de los Laicos, no puede olvidar su 
presencia y participación en el tema político y dice en el número 42: 

Los fieles laicos de ningún modo pueden abdicar de la participación en la 
«política»; es decir, de la multiforme y variada acción económica, social, legislativa, 
administrativa y cultural, destinada a promover orgánica e institucionalmente el bien 
común. Como repetidamente han afirmado los Padres sinodales, todos y cada uno 
tienen el derecho y el deber de participar en la política, si bien con diversidad y 
complementariedad de formas, niveles, tareas y responsabilidades. Las 
acusaciones de arribismo, de idolatría del poder, de egoísmo y corrupción que con 
frecuencia son dirigidas a los hombres del gobierno, del parlamento, de la clase 
dominante, del partido político, como también la difundida opinión de que la política 
sea un lugar de necesario peligro moral, no justifican lo más mínimo ni la ausencia 
ni el escepticismo de los cristianos en relación con la cosa pública. 
 

El no. 43 dice ―El servicio a la sociedad por parte de los fieles laicos encuentra su 
momento esencial en la cuestión económico-social, que tiene por clave la 
organización del trabajo. La gravedad actual de los problemas que implica tal 
cuestión, considerada bajo el punto de vista del desarrollo y según la solución 
propuesta por la doctrina social de la Iglesia. 
 

Entre los baluartes de la doctrina social de la Iglesia está el principio de la 
destinación universal de los bienes. Los bienes de la tierra se ofrecen, en el 
designio divino a todos los hombres y a cada hombre como medio para el desarrollo 
de una vida auténticamente humana. Al servicio de esta destinación se encuentra la 
propiedad privada, que —precisamente por esto— posee una intrínseca función 
social. Concretamente el trabajo del hombre y de la mujer representa el instrumento 
más común e inmediato para el desarrollo de la vida económica, instrumento, que, 
al mismo tiempo, constituye un derecho y un deber de cada hombre. 
 

Hay una invitación constante y para todos, Reemprendamos la lectura de la 
parábola evangélica: «Todavía salió a eso de las cinco de la tarde, vió otros que 
estaban allí, y les dijo: "¿Por qué estáis aquí todo el día parados?" Le respondieron: 
"Es que nadie nos ha contratado". Y él les dijo: "Id también vosotros a mi viña"» (Mt 
20, 6-7). No hay lugar para el ocio: tanto es el trabajo que a todos espera en la viña 



39 

 

del Señor. El «dueño de casa» repite con más fuerza su invitación: «Id vosotros 
también a mi viña». 

La voz del Señor resuena ciertamente en lo más íntimo del ser mismo de cada 
cristiano que mediante la fe y los sacramentos de la iniciación cristiana, ha sido 
configurado con Cristo, ha sido injertado como miembro vivo en la Iglesia y es 
sujeto activo de su misión de salvación. Pero la voz del Señor también pasa a 
través de las vicisitudes históricas de la Iglesia y de la humanidad, como nos lo 
recuerda el Concilio: «El Pueblo de Dios, movido por la fe que le impulsa a creer 
que quien le conduce es el Espíritu del Señor que llena el universo, procura 
discernir en los acontecimientos, exigencias y deseos, de los cuales participa 
juntamente con sus contemporáneos, los signos verdaderos de la presencia o del 
designio de Dios. En efecto, la fe todo lo ilumina con nueva luz, y manifiesta el plan 
divino sobre la entera vocación del hombre. Por ello orienta la mente hacia 
soluciones plenamente humanas»  

 
 

Material de formación adicional 

Contemplar la Realidad:   Ver 
 

1 ¿Qué te parece este nuevo concepto del Laico, que Concilio Vaticano II creó  
¿Lo ves como un proceso que va evolucionando, abriendo espacios y 
generando nuevas oportunidades para el futuro?  ¿Crees que asumiremos el 
reto que Dios nos pone en el camino?.  
 

2 El  laico común, el de todos los días, el de todas las clases sociales, podría 
aportar a su Pueblo de Dios (Iglesia) un cúmulo de reflexiones de un 
Evangelio vivido, encarnado en las funciones y expectativas de la sociedad, 
encarnado en su realidad e familia y pareja. ¿Se puede decir algo? 
 

3 Si el laico no participa en la democracia de su país, en su Iglesia, en las 
juntas de sus vecinos, el la ciencia, se esta perdiendo esta oportunidad de 
transformar la Iglesia y la sociedad, la ciencia y las leyes, ¿Cómo construir  
sociedades mas justas, El Reino de Dios? 
 

4  ¿Que Iglesia, que sociedad, que país queremos para nuestros hijos, y que 
hijos queremos para esta sociedad, Iglesia y País. ¿Esta en nuestras manos? 
 

5 Vemos personas que asisten a Misa los Domingos, o van a eventos como 
primeras comuniones, Bodas etc., pero que no saben que son Iglesia. No han 
recibido una formación sólida, No tienen un espacio formal donde se reúnan 
con su Iglesia. ¿Les conoces?, ¿Qué necesitan? 
 

6 Existen personas que abandonaron nuestra Iglesia en búsqueda de otros 
lugares, es la misma búsqueda de la verdad, pero ahora están en otra 



40 

 

religión. Algo lo provocó ¿Tenemos como Iglesia alguna responsabilidad sobre 
ello? 
 

7 Hay Hombres, Mujeres, Jóvenes y no tan jóvenes, que hoy dicen ―creo en 
Dios, pero no en la Iglesia‖. Parecen decepcionados, consideran que esto no es 
lo que buscan, expresan que no han tenido respuestas claras a sus preguntas.  
Y no ven en los que le siguen la coherencia entre lo que dicen y lo que hacen. 
¿Qué están faltando? ¿Se te ocurre algo para empezar? 
 

Contemplar la Palabra... 
Del Nuevo Testamento: 

1 Pe 2: 9-10  Ustedes son Pueblo elegido 
Mt 5: 13-14    Son sal de la tierra y luz del mundo 
 

Del Nuevo Catecismo de la Iglesia Católica: 
No. 784, Pueblo Sacerdotal, profético y Real 
No. 897, Quienes son los laicos 
No. 898 y 899, Vocación de los Laicos 
No, 900, Evangelizar, derecho y obligación 
No. 904, Dios se manifiesta en los laicos, no solo en la jerarquía 
No  905. El testimonio de vida importante función de los laicos. 
 
CUESTIONARIO   ¿QUE ES SER LAICO? 
1 ¿Que es ser Laico, Quienes son los Laicos? 
2 ¿Ser Laico es una Vocación, una decisión Personal, o es el no tener vocación? 
3 ¿Cuál es la responsabilidad de los Laicos? 
4 ¿Somos capaces de organizarnos por nosotros  mismos? 
5 ¿Qué espera Jesús de nosotros en el mundo? 
6 Podemos participar de una mejor forma en el mundo, ¿qué nos detiene? 
7 ¿Será importante para la Iglesia en estos tiempos y los años por venir, la 
participación del Laico? 
8¿Has observado que las Sectas avanzan con gran velocidad en su 
penetración gracias a que son Laicos? 
9 ¿Qué nos detiene para llevar a Dios a los demás? 
 
 

 

 

 

 



41 

 

 
 
 
 
 

          3 
 

 

Quién es el Laico Dominico 
 

Después de hablar del Laico en general, cabe que ahora aterricemos en el Laico 
Dominico en particular. Pues bien, dentro de esos millones de Laicos que hay en el 
mundo, hay algunos quienes descubren que pueden matizar y apoyar su vivir de 
Iglesia con una espiritualidad, con un carisma especial, que sin dejar de ser Iglesia,  
acentúa algunos rasgos de la vida del Evangelio, lo que les permite compartir y vivir 
la Fe con una visión particular.  
 

Nosotros encontramos en ese espíritu algo en común, una sintonía con el ejemplo 
de un hombre que vivió en Europa hace más de siete siglos. Domingo de Guzmán, 
fundador de la Orden de Predicadores. Este carisma es plenamente compatible con 
la vida laical. Para nosotros no hay votos como los del Orden Sacerdotal o la vida 
consagrada. Nuestro compromiso es servir a la sociedad, viviendo y compartiendo 
la espiritualidad dominicana desde nuestro estado de laicos. 
 

Esos hombres y mujeres, casados o solteros que vivimos nuestra fe, trabajando 
desde una oficina, desde la calle o desde la familia, desde las universidades o 
desde nuestra participación política, desde la ciencia o desde el arte, escribimos en 
un sentido o en otro, la historia de cada día, somos simplemente otras laicos mas 
de la Iglesia, pero que nos sabemos apoyados por la espiritualidad dominicana, y 
conformamos lo que se conoce como: ―La Orden Seglar de Santo Domingo‖, 
también nos llaman ―Dominicos Seglares‖ o ―Laicado Dominicano‖ 
 

LAICOS, PERO PLENAMENTE DOMINICOS 
Al ser plenamente Dominicos, esta Espiritualidad impregna nuestra forma de vivir 
con un especial criterio y visión. Somos la presencia de la Orden de Predicadores 
en el mundo y al ser plenamente laicos somos la presencia del mundo en la Orden. 
Somos parte activa e importante de la Familia Dominicana. Es decir somos Laicos 
inspirados en Dios bajo el carisma de Domingo de Guzmán. 
 

Durante un tiempo en la Iglesia  ya se había definido un espacio para ese tipo de 
laicos como nosotros, que a diferencia de otros asumían un carisma y compromiso 
específico y que sin ser religiosos, formaban parte de alguna Orden religiosa. Y 
dado el estilo Jerárquico que prevaleció por muchos siglos en el mundo, también se 
dieron en nuestra Iglesia grados de participación. Y se conocen como la Primera 



42 

 

Orden a los Frailes, Segunda Orden a las Monjas y la Tercera Orden a los Laicos. 
Así nació el famoso nombre de Terciarios, ya sean Franciscanos,  Carmelitas, o los 
Terciarios Dominicos etc. 
 

Como se comentó en un Capitulo anterior, esto fue algo muy importante en su 
momento, a nivel Iglesia en general el Papa León XIII decía que las Ordenes 
Terceras eran la Revolución Social de la Iglesia. Espacios de laicos  ejemplares que 
Vivian un camino de perfección hacia la santidad, así se entendía antes. Por ello 
algunos nos conocieron como la Venerable Orden Tercera de Sto. Domingo.  
 

Pero ahora las cosas han cambiado y en la primera reunión importante de los 
Dominicos (llamado Capítulo de la Orden) posterior a Concilio Vaticano II, en el 
Capítulo de River Forest en 1968 La Orden de Predicadores decide abolir los 
grados y ahora todos los Dominicos somos iguales, por ello hoy ya no debiéramos 
hablar de la primera, ni de la segunda, ni de la tercera Orden ¡Todos somos 
Dominicos! (ref. carta Juntos en Misión Fray Damian Byrne) 
 

COMO NOS ORGANIZAMOS LOS LAICOS DOMINCOS  
Nos organizamos en hermandades o fraternidades, que nos dan el sentido 
comunitario, algo indispensable como en los apóstoles. Cada una tiene su gobierno 
formado por hermanos de la misma fraternidad con funciones de servicio 
específicas, La coordina un Presidente de la hermandad democráticamente electo 
por todos y quien es responsable de servir a la misma por un periodo, que después 
al terminar, dicha responsabilidad será tomada por otro de los hermanos. El 
presidente en turno, por derecho propio forma parte a nivel Nacional de la reunión 
de todos los Presidentes de las otras fraternidades, quienes forman el Consejo 
Nacional en cada País o Provincia (según sea el caso), este se reúne con alguna 
periodicidad, para actividades de tipo legislativo, electivo y de gobierno.  
 

A la reunión de todos se le llama Asamblea y es donde se definen y se votan 
propuestas. Existe una mesa directiva Nacional, sus miembros son electos por 
votación, cada uno tiene un servicio específico, una de dichas responsabilidades es 
la de asumir el cargo de ser el Presidente Nacional, este representa y coordina junto 
con la Mesa Directiva Nacional a las hermandades de toda la Provincia por un 
tiempo marcado en nuestros estatutos.  
 

Dependemos directamente del Maestro de la Orden, es a él como sucesor de Santo 
Domingo ante quien confirmamos nuestro compromiso formal, que se expresa en 
una liturgia específica. Es un signo delante de nuestra comunidad que hace patente 
nuestro deseo de formar parte de la Orden de los Predicadores.   
 

En respuesta, La Orden nos da nuestra total pertenencia. Es claro que el Maestro 
de la Orden no puede asistir a nuestras ceremonias, por ello el compromiso se hace 
ante el Presidente laico de la fraternidad, y con la presencia, como testigo y 
representante del Maestro de la Orden, del asistente religioso o religiosa. La 
representación del Maestro de la Orden a nivel de Provincia recae en el Provincial, 
que a su vez se apoya en un Promotor o asistente nacional para el laicado en cada 
lugar, y que el mismo nombra.  



43 

 

Hoy en día tratando de adecuarse a las necesidades del mundo actual se han 
abierto nuevas opciones para el Laicado Dominicano, incluso las de carácter 
temporal, éstas responden a algunas necesidades regionales, y que especialmente 
en lugares en donde no existe un laicado Formal. Esto ayuda de manera importante 
a la presencia de la Orden. 
 

FUNCION DEL ASISTENTE 
Las fraternidades son entidades dinámicas que tienen su organización, pero la 
Orden, en el ánimo de apoyar su vida y crecimiento, nombra a un asistente para 
cada fraternidad, con el objeto de que favorezca su proceso espiritual y les asesore 
doctrinalmente. Éste es casi siempre un Fraile o una religiosa Dominica, y cuando 
no es posible esto, se le pide la función a algún sacerdote encargado de la región 
(aunque no sea dominico).  
 

Los asistentes apoyan espiritualmente a la comunidad, animan y orientan, pero hay 
que subrayar, que es deseo de la Orden que el Laicado sea responsablemente 
autónomo. Así que el gobierno de la hermandad recae en la hermandad misma, y 
no en el asistente, esa responsabilidad no podemos hacerla a un lado.  
 

La autonomía de la Orden Seglar es para que asumamos nuestra propia 
responsabilidad, no es generadora de una independencia que cree anarquías, sino 
que promueva la auto-responsabilidad creativa, somos nosotros quienes ante Dios y 
Santo Domingo responderemos por lo que hagamos o dejemos de hacer.  
 

UN POCO DE HISTORIA 
(información y datos tomados de la pagina de la Orden) 
 

Desde finales del Siglo XI hasta bien entrado el Siglo XII, el mundo cristiano asume 
una búsqueda de definición desde su laicado,  quiere expresar su vida evangélica 
en el mundo. Y así nacen, los Beguinos y Beguinas, los Penitentes, las Milicias e 
innumerables Confraternidades. Estos son los primeros movimientos laicales en la 
iglesia. No están estructurados, viven diseminados o en agrupaciones y tienen 
como única finalidad el ansia de una vida más perfecta como simples cristianos.  
 

El Siglo XIII es el siglo de las órdenes mendicantes (Dominicos, Franciscanos etc.). 
Estas, dejando para los monjes los lugares retirados, van hacia la gente, gente que 
va siendo dueña de sus destinos ante el inicio de la crisis feudal. Es por eso que el 
laico encuentra en el fraile y a la sombra de sus iglesias, una oportunidad y un 
espacio para el ideal de vida en la que sueña. En 1203, Domingo agrupa a unos 
pocos compañeros que con él evangelizaban el Sur de Francia. No cabe duda de 
que también los laicos atrajeron la mirada del Fundador. De ahí que sus contactos 
como sacerdote y predicador, es con laicos a quienes normalmente se dirige. A 
decir verdad, Santo Domingo está en contacto con todo el mundo. "A todos llevaba 
en el santuario de su caridad y como a todos amaba, todo el mundo le quería" (ref. 
Jordán de Sajonia).  
No hay duda de que Domingo fácilmente conectaba con el elemento clerical: 
sacerdotes, obispos, cardenales, incluso el mismo Papa. Pero se dieron muchas 
circunstancias que lo empujaron particularmente al encuentro con los laicos. Dentro 



44 

 

de sus primeros colaboradores para su predicación, algunos si surgen de sus 
compañeros canónigos de Osma, pero los demás van saliendo de los laicos a 
quienes va tratando al mismo tiempo, con quienes establece una relación, y son los 
laicos, quienes apoyaron el proyecto de Fray Domingo, en muchas ocasiones le 
hacían beneficiario de sus bienes, de ahí comían los mendicantes y compartían 
también la parte espiritual. Pero de ahí también, de los laicos,  surgieron muchas 
vocaciones que acompañaron a Fray Domingo en la misión. 
 

La acción apostólica le llevo a Domingo al laicado, no solo a los que no creían en 
Dios, sino también a los que siendo Iglesia no tenían una formación. En Europa los 
cambios sociales de esa época, polarizaban  política y socialmente, ir a la gente, 
como lo hacían los dominicos era el único camino de evangelización de las 
sociedades. Todo esto son razones que acercan a Fray Domingo y a los dominicos 
a los laicos. Compartían el Evangelio, la conversión y la oración. Hay que declarar 
que en la historia, hay registros fidedignos, de que Fray Domingo, tomo de laicos el 
compromiso de vida para estar en la Orden como laicos, es el mismo fundador, 
quien en su visionaria actitud, descubrió que los laicos como laicos eran importantes 
para el proyecto de la Predicación. 
 

Las primeras asociaciones laicales fueron realmente lo que se conoció como 
cofradías y milicias, estos nombres tienen que ver mucho con ese momento 
histórico. Así que no será raro que frailes dominicos contribuyan a la formación de 
algunas de ellas y que les hayan impregnado de su espiritualidad, que se distinguió 
siempre por la inteligencia de la fe, la compasión y las obras de misericordia.  
En Florencia, en 1221, se forma la "Milicia de Jesucristo" al estilo de las órdenes de 
caballería, cuyos miembros defienden las instituciones eclesiales y se dedican a 
obras de caridad. Un dominico, Fray Bartolomé de Vicenza, redacta los estatutos y 
el Papa Gregorio IX, les da la aprobación oficial. En Milán, bajo la advocación de la 
Santísima Virgen, San Pedro de Verona, dominico asesinado más tarde por los 
herejes, crea una serie de organizaciones laicales para el estudio y la defensa de la 
fe, incluso el movimiento Servita, que hoy es una Orden religiosa importante.  
 

Hacia 1230, el movimiento se ha extendido notablemente. Se distinguen por el color 
de sus capas, los Penitentes negros, al amparo de los Dominicos, y los Penitentes 
grises, al amparo de los Franciscanos. Todavía no tienen una reglamentación 
particular y viven independientes de la autoridad de estas Órdenes. 
 

Ya en 1285, Munio de Zamora, séptimo Maestro General de la Orden de los 
Dominicos, "queriendo dar a los laicos que vivían la inspiración evangélica de Santo 
Domingo una estructura más sólida‖, propuso una Regla de vida para aquellos que 
estaban más directamente vinculados a la Orden. 
 

No todos aceptaron esta propuesta. Los que lo hicieron se dieron cuenta de que les 
abría una nueva forma de participación directa y activa en el ministerio apostólico de 
la Orden. (Cap. de Ávila). De ahí surge lo que se perpetuará hasta nuestros días y 
que constituye el Laicado Dominicano. La Orden acepta la Regla de Munio, aunque 
Roma tardará bastante tiempo en aprobarla, dado el proverbial miedo que Roma 
tuvo siempre a los movimientos laicales. (Será aprobada por Inocencio VII hasta 1405). 



45 

 

La Orden acepta a las Fraternidades laicales y caen bajo la jurisdicción del Maestro 
de la Orden; son incorporadas a la vida y al ministerio de los Predicadores. Y con 
esto se abre el horizonte que no tarda en dar sus frutos. Numerosos personajes 
importantes, Reyes, Príncipes, gente sencilla del pueblo, se adhieren al laicado 
Dominicano, en ese momento Orden Tercera. Recordamos entre los elevados al 
honor de los altares a: Juana de Orvieto y Villana della Botti, y a Beatriz de 
Florencia, por sus virtudes y ser hija de Giotto el pintor. 
 

Ya para entonces La Orden, que durante todo el Siglo XIII había crecido bajo el 
impulso que le diera el Fundador: ya se habían organizado 26 provincias y se 
habían construido 631 conventos. Siguiendo la inspiración primera, los Conventos 
son albergues para una docena de frailes, normalmente situados en las villas. Aún 
las poblaciones más insignificantes quieren levantar un Convento a los 
Predicadores, porque de ellos esperan obtener la luz evangélica, el perdón de los 
pecados, la intercesión por sus difuntos. 
 

En torno a estos Conventos gravitan cada día más y numerosos grupos de hombres 
y mujeres. Pero todo este maravilloso florecer se derrumbó con la larga crisis del 
Siglo XIV. Las guerras continuas suscitan el desorden y la anarquía en toda Europa. 
La Peste Negra, como un ariete demoledor, deja su saldo de muertes incontables; 
desaparece un tercio de la población y los conventos se vacían. 
 

También el Gran Cisma viene como a terminar de oscurecerlo todo: los espíritus se 
dividen; es la confusión. Hará falta casi un siglo para volver a encontrar el equilibrio. 
Muy heridos habían quedado, el espíritu de pobreza, de la oración, del estudio: y 
todo el andamiaje de la vida dominicana. Era, pues necesaria y urgente una 
reforma. Raimundo de Capua (1380-1400) vigésimo tercer Maestro General, decide 
llevar a cabo la reforma en toda la Orden, se esfuerza por restaurar la vida 
conventual. Y, en consecuencia y al mismo tiempo la Orden Tercera conoce un 
nuevo momento 
 

Catalina de Siena (1347-1380) es el prototipo de este amanecer. Completamente 
laica y a la vez dominica de cuerpo entero, tan absolutamente contemplativa como 
activa, encarna el ideal mismo del dominico seglar, ofreciendo su vida en defensa 
de la verdad y de la Iglesia. Ella conocía perfectamente las dificultades de su tiempo 
y no cesaba de ponerles remedio, haciendo triunfar la verdad de la fe. Directora de 
almas, tuvo un número considerable de discípulos, en todos los estratos de la 
jerarquía y del laicado. Uno de sus dirigidos, el P. Caffarini, dominico, compuso un 
tratado sobre la Orden Tercera dominicana que tuvo mucho éxito y sustituyó a la 
Regla de Munio mientras ésta fue aprobada por Roma (1405). Esta Regla, la de 
Munio, modelo en su género, estará en vigor hasta 1923. 
 

No cabe duda que la Reforma funcionó y revitalizó la vida dominicana en su vida 
apostólica y en la vida interior, en la actividad doctrinal intensa y en la presencia 
evangelizadora. Hay nuevamente presencia de la Iglesia en África y en Asia. Y 
posteriormente en America. Se fundan Facultades de Teología. La predicación 
itinerante cobra mas fuerza con gente como Vicente Ferrer (1350-1419) y Jerónimo 
Savonarola (1452-1498) que transformó Florencia. Esto seguirá sumando laicos en 



46 

 

todo el mundo. Mientras la vida femenina de la Orden también da sus frutos: Inés de 
Montepuciano  "la gloriosa madre' y Catalina de Ricci. Brillan también dominicos 
seglares como  Juan Pico de la Mirándola, Catalina de Siena y muchos mas. 
 

En este período turbulento de la Reforma y la contra Reforma, los dominicos 
seglares han de ajustar su espiritualidad a las exigencias doctrinales y necesidades 
materiales de su siglo. De ahí que nazcan las Cofradías del Santísimo Sacramento 
y se potencie la asistencia a los enfermos y encarcelados en donde de inspirará 
San Vicente de Paúl. Alejada de guerras religiosas, pero sacudida por los avatares 
de la conquista y de la evangelización, América obtiene el don de una admirable 
dominica seglar, Rosa de Lima. Su vida y su muerte sacudieron profundamente este 
hemisferio y la onda llegó a Extremo Oriente.  
 

En un clima social y cultural difícil, muchos de nuestros hermanos laicos de la 
Orden han dejado sus nombres asociados a obras e instituciones que perduran y 
siguen iluminando a nuestra Iglesia actual. En Francia: San Luis María de Montfort 
misionero de la devoción a la Virgen. María Poussepin laica obrera de la Divina 
Providencia, sembradora de asistencia social. y fundadora de una muy querida 
congregación religiosa dominica, que tiene presencia en México. Catalina Jarrige 
protectora de sacerdotes perseguidos. Federico Ozanam amigo del P. Lacordaire, 
atraído siempre por la Orden, es fundador de las Conferencias de San Vicente de 
Paúl con la colaboración de los dominicos seglares, y numerosos colaboradores del 
P. Lacordaire: pintores, músicos y sobre todo profesores que se unen a él cuando 
organizan la Orden Tercera para la enseñanza.  
 

En Polonia: María Sobieski de la heroica familia real polaca, enterrada con el hábito 
dominicano en la Basílica de San Pedro de Roma. En Italia: Carlos Manuel de 
Savoia, rey de Cerdeña. En España: Donoso Cortés, diplomático, ensayista y 
filósofo católico. En América: Manuel Belgrano héroe de la independencia 
Argentina. 
 

SIGLO XX  
Es un dato revelador que a principios de ese siglo, el P. Cormíer, Maestro General, 

recibe en la Orden Tercera a Agnes Mc Laren, la primera mujer médico de Europa, 
hija de altos políticos ingleses, y convertida al catolicismo. El laicado dominicano 

sigue integrando a personalidades como Ernesto Psichad nieto de Renán. Guido 
Negri célebre en Italia bajo el nombre del "Santo Capitán". 
 

En 1919, Benedicto XV dicta un documento a todos los fieles en favor de la Tercera 

Orden Dominicana. Y surgen más laicos dominicos: Luiai Sturzo, fundador del 

Partido Popular italiano, del que salió la actual Democracia Cristiana. Giuria 
Barsanti, amiga de Santa Gemma Galgani. 
 

Pier Giorgio Frassatti, modelo de deportistas y jóvenes estudiantes, de acción 

católica. Aldo Moro el político que fue mas veces Ministro de Italia, asesinado por 

las Brigadas Rojas. Sigrid Undset, laica dominica escritora, con conceptos muy 
interesantes, especialmente en el rol de la mujer en la sociedad, Premio Nóbel de 



47 

 

literatura en 1928. Bartolo Longo elevado a los altares, creador del centro religioso 

y social de Pompeya. Margarita Rivas Sosa escritora espiritual e infatigable 

catequista venezolana. Eric Gill escultor y escritor inglés, promotor de artistas. 

Walthere Dewé el primer patriota de la resistencia belga en la Segunda Guerra 
Mundial. 
 

Catalina Abrikosov, la última dominica seglar de la Unión Soviética, muerta en la 

cárcel de Moscú. Práxedes Fernández madre de familia ejemplar, verdadera 

contemplativa en la acción. Giorgio La Pira, el más célebre alcalde de Florencia.  

Eugenio Pacelli, el futuro Papa Pio XIl. Cardenal Lercaro, arzobispo de Bolonia, 

moderador del Concilio Vaticano II. Octavio Derisí, profundo pensador y promotor 

de la renovación tomista desde la Universidad Argentina. Licinio Refice, músico y 

compositor. Marqués de Lozoya,  crítico de arte e historiador.  
 

Aquí de forma personal deseo subrayar la labor de la madre de Familia mexicana 

Leonor Baqueriza, quien para muchos de nosotros es un ejemplo. Yo me 
congratulo de conocerle personalmente, es una Laica Dominica que años mas tarde 
decide trabajar con mucha intensidad para crear una congregación, ahora ella es 
fundadora de la Congregación de la Doctrina Cristiana, religiosas de vida apostólica, 
su presencia en México y otros países son un orgullo para nuestro laicado 
dominicano. 
 

Los miembros de la tercera rama de la Familia Dominicana han demostrado que 
pueden existir y de lo que son capaces de llevar a cabo en pleno siglo XX. Las otras 
Ramas son conscientes de ello; se sienten orgullosas o tratan de acompañarlos. En 
1923 se promulga el texto de una nueva Regla, más en correspondencia con, el 
nuevo Derecho Canónico, pero que no satisfizo plenamente a las exigencias de las 
mentalidades modernas, ni a la teología de un laicado que había llegado a la 
mayoría de edad. 
 

Ya desde de 1948, por vez primera se comienza a hablar (no oficialmente) de los 
"laicos de Santo Domingo" y no de Tercera Orden, porque esta denominación se 
hizo ambigua dado que existían grupos femeninos de religiosas que se decían 
"Hermanas Terciadas Dominicas". Es importante aclarar que las religiosas de vida 
apostólica surgen del laicado dominicano y se hacen independientes cuando 
deciden cambiar su vida secular por una vida regular. Los Capítulos Generales de 
Caleruega (1958) y de Bolonia (1961) acusan la urgente necesidad de modificar la 
Regla de los laicos para que se revalorice su carácter laical. Por estas fechas 
aparecen diferentes agrupaciones de seglares que se inspiran en el ideal 
dominicano: en 1962, nacen en Francia !os "Equipos de Santo Domingo" y en 
Argentina, los Universitarios Dominicos (F.A.S.T.A.) 

 

El Capítulo General de River Forest (1968) es en el que se lleva a cabo una 
adaptación de las Constituciones y Ordenaciones de los frailes a toda la renovación 
de Vaticano II, aprueba una Regla para las Fraternidades laicales de Santo 
Domingo. Es también ahí, en donde se acuña oficialmente la denominación de 



48 

 

"Familia Dominicana", mostrando así el lazo fraternal que une diferentes ramas de 
la Orden: frailes, monjas, religiosas de vida apostólica, laicos, Institutos Seculares. 
 

VOLVAMOS A LO QUE SOMOS, NUESTRA VIDA HOY 
Mencionamos que vivíamos con un cierto estilo o espiritualidad, esto quiere decir 
que estando en el corazón de la sociedad, nuestra formación y carisma orienta 
desde adentro, nuestra presencia y nuestras decisiones en el mundo, esto apoya 
nuestra diaria lucha por vivir en concordancia y consecuencia con nuestra Fe. Es el 
carisma de la Orden de Santo Domingo lo que imprime un sello a todos quienes 
compartimos esta misma Misión. 
 

ES UNA VOCACION 
Habrá que precisar que no todos los laicos en la Iglesia deben ser Dominicos, 
porque esto es cuestión de vocación, y otros se identificarán mas con otras 
espiritualidades, al ser una decisión personal, el compromiso de ser dominico se da 
desde la libertad de serlo o no, es decisión libre y conciente.  
 

Pero es un carisma que debiera ser y estar siempre abierto a la presencia de un 
laicado ampliado, personas de nuestros mismos espacios, que aunque no 
descubran en ellos la vocación dominicana, puedan estudiar, orar, vivir con nuestra 
comunidad y acompañarnos en nuestros apostolados, aun sin pertenecer 
formalmente y sin la condición de asumir un compromiso de pertenencia a la Orden. 
 

El objetivo de este espacio de Laicos Dominicos, no es generar ―entes raros con 
apariencia mochilona‖ o actitudes  fundamentalistas, por el contrario, serán hombres 
y mujeres normales que viven su día a día, solo que su decisión, su carisma 
dominicano y su formación en la fe, les permite la apertura y el diálogo. La unidad 
desde la pluralidad. La búsqueda de la verdad con la misión de Predicar 
 

Ser laico Dominico no significa que tengamos que modificar nuestra vida, y no nos 
compromete a la obediencia, a la castidad y/o a la pobreza. Lo nuestro es solo una 
ampliación de nuestra promesa Bautismal. No significa que debamos dedicar 
algunas horas a vivir en el templo, ni que debamos permanecer en algún estado de 
vida especial. Por el contrario, nuestro camino está dirigido a vivir en plenitud la vida 
laical, pero siguiendo a Jesús a ejemplo de Domingo de Guzmán, es decir en el 
servicio a los hombres, siempre llenos de compasión por su realidad, llevándoles el 
mensaje de Jesús a través de ―todo lo que significa‖ la Predicación.  
 

Para lograr eso nos apoyamos en la Oración y el Estudio, lo hacemos 
preferentemente en grupos que se encaminarían a constituirse en verdaderas 
comunidades y que nosotros llamamos Fraternidades. Cientos de miles de Laicos 
en diferentes países son Dominicos Seglares o Laicos Dominicos, todos comparten 
el mismo Espíritu y carisma y están presentes desde hace más de siete siglos. Así 
que no somos nuevos en esta historia. 
 

NUESTRA MISION: SIN LUGAR A DUDA, PREDICAR 
Aunque nos conocen más como Dominicos, por Domingo de Guzmán, nuestro 
verdadero nombre es Orden de Predicadores, nuestra misión es Contemplar la 



49 

 

verdad de Dios y compartirla (Predicarla) a todos y en todo momento. Nuestra vida 
es la primera expresión de nuestra Predicación.  
 

Cuando escuchamos ―Predicar‖, en primera instancia podríamos relacionarla con 
una habilidad al hablar o con una característica de elocuencia lingüística de quienes 
hacen bonitos discursos. Pero no es así, Predicar desde el laicado es platicar a los 
demás con nuestras sencillas palabras o con nuestro ejemplo, todo lo que 
conocemos de Dios y lo que El, ha hecho en nuestra vida. Predicar se convierte 
entonces en un testimonio vivo, cada vez mas razonado, con una formación cada 
vez más clara y entendida, pero sin perder su esencia, que es nuestra vida con Dios 
y la vida de Dios en nosotros.  
 

Por responsabilidad ese predicar debe estar avalado por razones y no solo por 
buenas voluntades. Se trata de que seamos capaces de compartir también un 
porque, que permita comprender el sentido y trascendencia de lo que creemos. Por 
ello nuestro caminar es hacia crear adultos en la Fe, a prepararnos y conocer más y 
así poder dar mejores respuestas, y en todo momento estar dispuestos y 
capacitados para compartirlo con todos, primordialmente en donde más falta hace. 
En la carta de Pedro lo dice así: ―Para dar razón de nuestra Fe‖ 
 

Pero por otro lado hay el riesgo de pensar, que hablar de Dios es dominar textos, 
cursos y una amplia formación, es una tentación muy común en el hombre de 
estudio. Así que es importante nunca olvidar que no basta con solo estudiarlo o el 
solo saber más de El, es vital estar claros en nuestros conceptos a compartir, pero 
hay que mantener y nunca perder en esto, el tono de Testimonio y vivencia. Porque 
mas que un legado de conocimientos, Dios es experiencia de vida. Que hay que 
entender para explicar. 
 

Pero para eso hay que vivir con Él y permitir que Él habite en nosotros, y en esa 
vida con Dios le conoceremos cada vez más, principalmente en ese dialogo a través 
de la oración y especialmente la oración contemplativa, que es esa íntima, cercana 
y a veces profunda forma de orar. Esto dará sentido a nuestro saber desde el 
estudio. Y por último lo aprendido desde nuestra oración, aunado al conocimiento 
de Dios por la Palabra, nos debe llevar valientemente a atrevernos a confrontarlo 
con nuestra realidad, en nuestros hechos y actitudes.  
 

PARA VIVIR LA ESPIRITUALIDAD DOMINICANA 
Es necesario sentir desde adentro nuestra espiritualidad, no es barniz que recubre 
en apariencia, es un proceso que encarna en nosotros lo que creemos. Es estar en 
una constante comunicación con Dios no solo escuchar la Palabra de Dios, es 
intentar una y otra vez, sacarla de solo ser letra leída, para hacerla vida. Hasta que 
esto impregne nuestra vida diaria. El Evangelio es algo vital y necesario. Así que 
hay que buscar el espacio, el apoyo, la fuerza y provocar que esto se haga realidad 
en nosotros.  
 

Solo así podremos hacer de nuestra vida, una vida de Predicación. Desde que 
salimos de casa nos encontraremos con muchas personas y así será a lo largo de 
nuestros días; bien podrían existir en nuestro mirar, en nuestra actitud,  en lo que 



50 

 

decimos y hacemos, aunado a nuestra sonrisa y nuestra esperanza, en nuestros 
comentarios, actitudes y acciones, ese sello de Evangelio, que seguramente 
matizará nuestra visión de la realidad. ¿Cómo sería nuestra vida si aprendiésemos 
a caminar junto a Jesús todo el día? Seguramente sería algo muy difícil de ocultar. 
 

Existen también aquellos que están lejos de Dios, aunque Dios no este lejos de 
ellos. Y aunque no lo parezca, porque tienen lo necesario en lo material, necesitan 
mucho de esa paz que da la armonía de la vida de Dios en el hombre. Así que 
nuestro compromiso y compasión dominicana nos llevarán también a Predicar en 
estos sectores, especialmente hacia afuera de los templos, especialmente en otros 
escenarios, en donde no conocen la Buena Nueva o con los más alejados, con los 
que ya no vienen a Misa, con quienes quizá tienen resentimiento a nuestra Iglesia, y 
también con los que no comparten nuestra forma de pensar.  
 

Nuestra Predicación también encuentra foro en el encuentro con los marginados por 
las estructuras injustas, con los hombres sin voz, en estas modernas sociedades 
que les han relegado. Siempre en medio de la carencia de salud, de vivienda, de 
alimento y de oportunidades de estudio. Y pensemos que también, el no conocer la 
promesa y la Palabra de Dios es un signo de injusticia.  
 

Pero no olvidemos que ―Justicia que no se fundamenta en el amor‖ es más 
venganza que justicia. ―Sin amor soy solo campana que suena…‖ decía San Pablo 
(1 Co 13:1-8), así que el primer ingrediente de nuestro actuar es el amor.  
 

Es la lucha sin resentimientos, es ir con ese Dios del amor, del perdón y de la 
comprensión por delante en nuestra Predicación. Pero con justicia clara y 
denunciante, justicia que debe definir los límites, tolerante, pero firme en la 
aplicación de los derechos que todo ser humano tiene y que por ser hijo de Dios 
merece, lo que significa también la igualdad en el uso de los recursos y 
oportunidades que Dios creo para todos. 
 

Por eso se requiere de nuestra decisión, y de una entrega generosa, con una vida 
en donde Dios sea el invitado a habitar todos los días en y entre nosotros. Y cuando 
eso sucede, descubrimos que El, es inagotable. Dios habla a través de su pueblo, 
no siempre el más culto o preparado, pero si el más leal, en donde hay hombres 
que se atreven a dar la cara por Él. ―Es entonces cuando estaremos comenzando a 
cumplir nuestra misión de Predicar‖. 
 

LA CARIDAD-COMPASIVA   
No podemos hablar de Amor si no somos capaces de amar con hechos, Y en 
nuestro carisma es importante aprender a desarrollar la compasión Dominicana, 
para hacer realmente algo por los demás, es ser sensibles a la necesidad de los 
demás, por ello en algunas fraternidades de Dominicos Seglares, se organizan para 
compartir con los más pobres, ya sea comida, vestido o ayuda material etc. Otros 
mas aportan conocimientos y herramientas para la vida diaria, otros salud y 
compañía y para algunos más, su servicio llega a otros niveles y descubren otras 
carencias, como la necesidad de defensa de los derechos humanos y la necesidad 



51 

 

de ser voz de los que no tienen voz, para reclamar la justicia a la que tienen 
derecho, y lo hacen.  
 

APOYADOS EN LA ORACION  
Como en Fray Domingo, la oración es esencial para  la vida. La oración de Domingo 
era intensa. De Domingo se dice que ―o hablaba de Dios o hablaba con Dios‖. Así 
que los Laicos Dominicos, oramos de manera personal y comunitaria, caminamos 
por ella hacia el logro de hacer de nuestra vida, una vida de Oración como 
Domingo, que va desde el sencillo rezo y el diálogo confiado al Padre, hasta la 
oración contemplativa. Para los Dominicos como para Sto. Domingo, la Oración es 
nuestro gran secreto.  
 

Los Dominicos en nuestro entorno Mariano, encontramos la oración en el Rosario, 
cuando éste es comprendido, un rezo que no es la sola repetición de una gran 
cantidad de Aves Marías y Padres Nuestros, ni solo una tradición, sino que es una 
de las más importantes manifestaciones de una oración formativa y catequética. 
 

LA COMUNIDAD ES NUESTRA FUERZA 
Como mencionábamos párrafos antes, la comunidad es una realidad que se da 
desde Dios mismo, y aparece como algo muy importante en la vida de la Iglesia. Es 
desde la creación, en donde Dios prefigura la idea del ―Pueblo de Dios‖ o Iglesia, y 
con Jesús en donde se institucionaliza como tal, pero la vida comunitaria la 
podemos ver puesta en práctica desde los apóstoles y las primeras comunidades, 
como las descritas en Hechos 2:42. Para Domingo es fundamental y no se 
entendería a la Orden de Predicadores sin ese espacio del compartir comunitario. 
Jesús siempre los mantuvo juntos en comunidades, que en ocasiones se 
encontraban en sus conventos. Pareciera que en la idea de Dios, no existe el 
concepto de la vida solitaria.  Por ello, toda la Orden de Predicadores busca vivir en 
comunidad, por ello los laicos dominicos formamos y pertenecemos a fraternidades, 
algunos les conocen como hermandades, es ahí desde donde se vive la comunidad 
y desde ahí se proyecta nuestra vida dominicana al mundo, éstos son espacios en 
donde los laicos dominicos comparten, celebran, estudian, organizan y proyectan  
su Misión.  
 

Por ello nuestra Fraternidad o Hermandad es el sitio en donde se puede apoyar y 
entender mejor la trascendencia de la vida del Evangelio. Por que ahí escuchamos 
a otros y expresamos nuestras ideas, confrontamos nuestras experiencias y en la 
oración común aprendemos, porque juntos leemos la palabra y la analizamos. Por 
ello esa pequeña comunidad ayuda a vivir nuestra Fe y nuestro carisma, nos 
recuerda que no somos entes aislados. Nos reunimos en nuestras fraternidades 
periódicamente, no por muchas horas para no alterar nuestra vida familiar o de 
trabajo, lo importante es nuestro compartir respetuoso y auténtico como hermanos 
en la fe, porque así lo quería Jesús. Ahí también nos preparamos y nos 
organizamos para servir a nuestro prójimo. Hasta ahí debe llegar ese aterrizar de la 
Predicación, analizando especialmente la realidad y con ello las realidades de los 
más necesitados; y como mencionábamos anteriormente, una necesidad importante 
es también la de conocer a Dios, de comprenderlo cada día mejor y de aprender a 



52 

 

como hacer de ese conocimiento una experiencia de vida diaria, que ilumine 
nuestro actuar y tonifique nuestra esperanza. Para que la esperanza del Evangelio 
llegue a todos los desesperanzados. Que Dios sea conocido por todos, también es 
para lo que nosotros nos preparamos. 
 

UN CARISMA VIVIDO DESDE SER PLENAMENTE LAICOS 
Llevar a la vida el carisma de un hombre como Domingo de Guzmán, es algo que 
no tiene nada que ver con la actitud de una sola imitación, del ―ese cómo‖ otros 
dominicos han vivido su experiencia dominicana, el objetivo es mas el hacer nuestra 
y comprender la esencia y el sentido de esa forma de ver, seguir y vivir a Dios. Para 
así gestar en nosotros nuevas y enriquecedoras expresiones de esa experiencia, y 
lo que provoca en cada uno de nosotros ese carisma que nos enseña a contemplar, 
reflexionar y proponer nuevas soluciones a las realidades de hoy. Por ello no se 

ofrecen códigos de conducta o requisitos a cumplir. 
 

Antes de hablar de las características que definen el carisma Dominicano, debemos 
subrayar que nosotros seguimos a Jesús de Nazareth, y no a Sto. Domingo, el es 
un importante ejemplo de cómo seguir a ese Cristo. Dios y hombre.  
 

Dios invita a que como laicos, vivamos sirviendo a los hombres y mujeres de esta 
sociedad, que les amemos a todos sin excepción, que veamos mas lo que los une y 
no lo que nos hace diferentes, que respetemos a las personas y sus ideas, que 
construyamos la vida de Dios en el mundo, algo que conocen como el Reino de 
Dios y que les descubramos la Buena Nueva. Que en nuestra súplica y oración 
pidamos por la vida y las necesidades de todos.  
 

TEXTOS LEGISLATIVOS PARA EL LAICADO DOMINICANO 
Los Dominicos Seglares tenemos unos Textos legislativos que podremos definir 
como Estatutos de las Fraternidades, que se dividen en:  
 

a) La Regla de vida de las Fraternidades, que contiene la Constitución Fundamental 
(Los 7 primeros artículos), La vida de las hermandades (arts. del 8 al 14) y Estructura  y 
gobierno (arts. 15 al 24). (esa Regla de vida la podemos leer en los apéndices de esta 
obra), Es igual para todos los Laicos Dominicos en el mundo. 
 

b) El directorio particular (de cada Provincia o País) 
La segunda  parte es el Directorio, documento propio de cada Provincia o País. En 
México tenemos el nuestro, que adecuamos y actualizamos de acuerdo a nuestras 
necesidades, siempre de forma democrática, solo con el voto del Consejo Nacional 
que representa a cada una de las fraternidades de todo el país, , esto es algo que 
nos da actualidad y participación democrática sin perder fidelidad a nuestro carisma.  
Y habrá que añadir: 
c) Las declaraciones generales del Maestro de la Orden y los Capítulos, que se van 
dando en la historia, desde el gobierno de la Orden. 
 
Estos documentos legislativos son un conjunto de orientaciones que ayudan a 
caminar en la vida Dominicana desde el Laicado, es hacer vida el Espíritu de 
Domingo en el mundo de hoy. No deben ser vistas como reglas que cumplir, sino 



53 

 

como orientaciones que nos ayudan a entender y descubrir a la luz de nuestra 
reflexión, lo que a nuestra vida aporta el carisma dominicano. Más aun, podríamos 
entenderlo como una plataforma de despegue, que nos da un soporte desde donde 
nos proyectamos hacia nuevos horizontes. 
 

NUESTROS SIGNOS, IMPORTANTE QUE SEAN LAICALES 
Un signo es un elemento visible que refleja o nos significa algo, a través de un 
elemento sencillo podemos descubrir una esencia mas profunda. Siempre han sido 
importantes y basta ver la Iconografía usada durante siglos en las pinturas, gracias 
a esos signos podemos identificar de quien se trata el que aparece en dicho cuadro.  
 

Hoy mas que nunca vivimos un mundo de imágenes, es la primera referencia a 
distancia que tenemos de todo lo que nos rodea, y una primera impresión en un 
mundo que no dispone de mucho tiempo, en ocasiones suele ser muy importante, 
ya que es generadora de un juicio previo y quizá, hablando de nuestra invitación a 
―los demás‖ para compartir nuestra comunidad o nuestro carisma, esto podrá ser 
algo que les invite a conocernos mas, o a que se descarte nuestra opción desde el 
inicio y que se vayan en busca de espacios que les sean mas afines. 
 

Esto no quiere decir que la imagen sea lo más importante, pero no podemos negar 
que es la primera aproximación ante algo que no conocemos. Así que nuestros 
signos son generadores de nuestra imagen, algo que no puede dejarse de ser 
tomado en cuenta. Por lo que debemos velar por la coherencia de esos signos con 
lo que hoy somos en el mundo.  
 

Nuestra historia es larga, a través de ella hemos participado, respondiendo a cada 
época. Y aunque tenemos una misma misión y carisma, éstos han ido cambiando, 
no en su esencia, más si en su forma. Y ha sido para responder mejor a cada 
momento de la historia, por ello vemos algunos signos más antiguos y otros más 
recientes, dentro de los antiguos encontramos que en algún tiempo los Dominicos 
Seglares usaron un hábito al igual que los Frailes y las Religiosas, en su evolución, 
posteriormente apareció el escapulario que lo suplía. Esta era una costumbre 
frecuente entre las Terceras Ordenes o Terciarios hasta hace no muchos años. El 
escapulario, aunque mas pequeño y diferente, es un símil del escapulario 

componente del Hábito de Frailes y Religiosas. La definición es: “Un escapulario es 
una pieza de tela, parte del hábito de algunas congregaciones religiosas 
católicas, masculinas y femeninas, por donde se mete la cabeza y cuelga 
sobre el pecho y la espalda, pendiente de los hombros (en latín, scapula)‖. 
Esto fue mas claro cuando Concilio Vaticano II no había redefinido el carácter laical 
de las Ordenes seglares. 
 

Hoy nuevamente ha evolucionado y de manera oficial el escapulario se sustituye 
por una sencilla Cruz Dominicana (no específica tamaño o dimensiones), es un discreto 
signo exclusivamente laical, que nos identifica y que no genera distancia con el 
hombre moderno, así se acerca más a un signo profundo, pero al mismo tiempo 
sencillo, humilde, claro y muy laical. (Ver art. 42 del  Directorio de los Dominicos 
Seglares) 
 



54 

 

Pero a estos signos podemos agregar cualquier cantidad de otros: estandartes, 
himnos, cantos, celebraciones etc. Todos son valiosos y son parte de nuestra 
historia y tradición, pero ubiquémoslos en su verdadero contexto y dimensión, 
démosle  al actualizarlos una frescura, un tinte mas contemporáneo y una mayor 
comprensión a los ojos de los demás, signos mas legibles a nuestros jóvenes, a 
nuestras jóvenes familias y a los hombres y  mujeres contemporáneos.  
 

Nuestros signos y celebraciones son importantes, pero no pueden eclipsar la 
esencia y parecer lo más importante. Hoy debiéramos reflexionar un poco mas en 
como se orientarían dichos signos para que reflejen lo que son y deberían ser 
nuestras acciones, y presencia en el mundo de hoy. Ser en la vida lo que con 
dichos signos significamos, para que de esta forma sea más visible nuestra 
Predicación, mas visible nuestra presencia en la sociedad, mas visible nuestra 
Compasión Dominicana y mas visible nuestro compromiso con la Justicia. 
 

Los signos tienen su valor histórico y es importante entender su porque, pero que 
seria mejor que algún día, la sociedad identificara que somos Dominicos, por lo que 
hacemos y no por lo que nos colgamos o nos ponemos. Ese día podremos decir 
que estamos en camino, que hemos logrado que nuestra vida y nuestras acciones 
sean nuestro signo visible.  
 

Después de Concilio Vaticano II nuestro espacio es más Laical y nuestra visión del 
mundo y presencia también, por ello nuestros signos ahora deben ser más legibles 
a una sociedad que necesita vernos cercanos a ellos y sus necesidades y no 
alejados de la gente común, que ya no hablemos desde los espacios en que se nos 
definía como en ―procesos de santificación‖, ―del deber ser‖, y ni ―revestidos del 
aura de los bien portados‖. Separándonos de los demás. No, existimos en medio de 
la realidad de todos, con todos e igualmente con aciertos y desaciertos. Solidarios 
con el género humano, y que luchamos por ser mejores como todos y con todos. 
Apoyados por nuestro ser dominicano, que nos ayuda y mucho, pero que no define 
el final, es lo que hacemos en la vida lo que define realmente lo que somos. 
 

Es ser realmente cristianos insertados en la cultura del mundo, con un lenguaje más 
laical y no como paralelismos o imitaciones de la vida religiosa de frailes o monjas 
en nosotros. Por eso desde hace algún tiempo en nuestras fraternidades de laicos, 
ya no elegimos priores, sino Presidentes, no profesamos votos, hacemos 
compromisos. No hablamos de novicios o postulantes. Porque lo que ahora 
tenemos es una clara visión de nuestra existencia y presencia como laicos.  
 

Si nuestra vocación fuera religiosa, hay espacios en la Orden para ello, solicitemos 
nuestro ingreso a esos espacios. Y nunca olvidemos que cada vez que los laicos, 
dejamos de estar en nuestro lugar de laicos en la sociedad, ese espacio queda 
vacío y la tarea que ahí se necesitaba no se cumple. Nuestra función es muy 
importante.  
Cuando invitamos a la gente a conocernos, es claro que la gente conciente de su 
condición de laicos, desearía encontrar entre nosotros, un espacio mas parecido al 
que ellos viven todos los días, y no espacios que tienen aroma de incienso, que 
invitan a la fuga de la realidad y que los retira del mundo plenamente laical. 



55 

 

Nuestras fraternidades nunca deberán ser ―santos refugios‖ para la gente que huye 
de su compromiso laical. 
 

En el Laicado Dominicano se trata de llevar a la vida diaria lo que de la Palabra 
hemos aprendido. El primer signo de Predicación de los Laicos Dominicos es 
nuestra vida, este es el signo que la gente y la sociedad debiera reconocer en 
nosotros. El signo de una vida de lucha, que cae y pero se sabe levantar, que duda, 
pero que sabe buscar las palabras que disipen nuestras inquietudes, que se 
equivoca, pero que sabe rectificar.  
 

Una vida que se deja impregnar por la realidad humana y no que se preserva en el 
―limbo de lo espiritual‖ Debemos ser signo de estar con nuestros hermanos, 
creyentes y no creyentes. SER SOLIDARIOS CON TODOS. Y nunca creernos 
desde la idea de ―los bien portados‖, ―los que hablamos desde el púlpito‖. Y quien 
se sienta libre de equivocaciones, que arroje la primera piedra. Somos un Pueblo 
que lucha por ser algún día lo que Dios espera de nosotros. Y entre todos nos 
ayudamos. 
 

Aquí podríamos ir al Génesis, específicamente a la figura del Padre Abraham, 
tradicionalmente ejemplo y sinónimo de la Fe, pero también lo es de la solidaridad 
con el hombre. En el pasaje del cap.18, en donde Dios le comenta que destruiría a 
Sodoma por su forma de vivir, no escuchamos a un Abraham diciendo ―tienes razón 
Señor, destrúyelos porque se han portado mal‖.  
 

No fue así, hay un Abraham solidario que comienza su negociación buscando que 
Dios les perdone, y dice: ―¿Destruirías al justo con el culpable?, quizá haya 50 
justos dentro de la ciudad. Si encuentro 50 justos los perdonaré, Abraham 
preocupado por la realidad continúa su negociación, suplicando por cuarenta y 
cinco, después por cuarenta, treinta, veinte y diez. ¿Sí les perdonarías? a lo que 
Dios contesta, bien, si se encontraran tan solo diez hombres justos, por ellos 
perdonaré a todos.  
 

¡Así se Predica y se Salva!, desde abajo, codo con codo, entendiendo realidades y 
no enjuiciando conductas. Domingo supo seguir a Jesús en medio de la realidad, 
conciente de la debilidad y la pobreza humana, por eso no señalaba, pedía a Dios 
por todos ellos y predicaba al Dios de la misericordia, al Padre Bueno, al Padre del 
hijo Pródigo, como respuesta generosa a ellos.  
 

Esto solo es posible con una vida que busca apegarse al Evangelio sin huir del 
mundo. Mejor dicho que busca que el Evangelio se inserte en nosotros y esté 
siempre a flor de piel, y todo lo que hagamos de forma natural llevará el sello del 
Evangelio. Así podremos dar razón de nuestra fe y podremos compartir nuestro 
carisma con los demás.  
  

A DIFERENCIA DE LOS GRUPOS APOSTOLICOS…  
Ser parte de la Orden Seglar de Santo Domingo, implica una diferencia importante 
que nos vitaliza y compromete, pero que también nos define en esta pluralidad de 
comunidades laicales.  
 



56 

 

En nuestra Iglesia existen cualquier cantidad de movimientos laicales, hombres y 
mujeres comprometidos con misiones y funciones específicas, ahí están quienes 
trabajan en la Escuela de Pastoral, en la Pastoral penitenciaria, o en los Encuentros 
Conyugales y los Matrimoniales, los que su tarea esta encaminada a la creación de 
Jornadas de Vida cristiana con los jóvenes, los de los Cursillos de Cristiandad, 
quienes participan en Familia Educadora en la Fe, etc. como ellos hay cientos de 
movimientos en labores apostólicas o en ministerios extraordinarios, ellos entregan 
su valioso servicio en la Iglesia, y su ejemplo es vital.  
 

¿Cual seria la diferencia de esos grupos con nuestro laicado? Pues en ellos es muy 
claro que lo que los congrega es una actividad Apostólica, esa es su razón de ser 
tal o cual grupo o movimiento. Se organizan, dan seguimiento, convocan y realizan 
una actividad. La diferencia con el Laicado Dominicano es que aunque nosotros 
realizamos actividades apostólicas y muy variadas, lo que nos realmente nos reúne, 
convoca, y a lo que nos comprometemos de forma seria y en una ceremonia de 
adhesión voluntaria, es a asumir ―una forma de vivir‖, y también el expresar nuestro 
deseo de pertenecer formalmente a la Orden de Predicadores.  
 

Esto tiene también una vinculación canónica con la Iglesia, por ello nuestras 
Constituciones deben ser aprobadas por el Vaticano. Formamos parte de la Orden 
de Predicadores, pero nuestra vinculación con La Iglesia Católica es distinta. Es 
vida, es un estilo de seguir a Jesús y es la posibilidad de un compromiso de vida 
para toda nuestra existencia,  
 

MAS EJEMPLOS EN LA HISTORIA 
Sin contar a los grandes Santos y Beatos laicos, como Sta. Catalina y Sta. Rosa 
Pierre Giorgio Frassati etc. Es imposible nombrar a tantos y tantos laicos dominicos 
que han trabajado y sobresalido en las diferentes áreas del que-hacer humano. En 
la ciencia, en las artes, en la política, también están quienes después de ser laicos 
dominicos optaron por la vida religiosa, Laicos comprometidos apóstoles o quienes 
desde su laicado fueron profundamente místicos.  
 

Algunas ―Laicas‖ dominicas fueron creadoras y fundadoras de congregaciones 

religiosas como: Marie Lumague del Instituto de la Providencia en Francia en 

1599, Marie Poussepin (1744) de las Hermanas de la Caridad, Dominicas de la 

Presentación. Margaret Hallahan (1868) fundadora de las Dominicas de Sta. 

Catalina de Siena. Gerin Fabré de las dominicas de Sta Catalina Albi. Ana María 
Martín (1884) de las dominicas de la Fe. Ripalta Vasciaveto (1941) de las dominicas 

del SS sacramento. Rosa Pio Colucci (1976) de las religiosas del Espíritu Santo. Y la 

mexicana Madre Leonor Baqueriza, a quien mencionábamos en algún párrafo 
anterior es fundadora de las hermanas de la Doctrina Cristiana. 
 

Dominicos Seglares que han sobresalido por su actividad artística o profesional: 

Sigrid Undset premio Nobel de literatura 1928, Felice Carena importante pintor 

internacional en los años 1950, Bernardo Houssay Nóbel de medicina 1947. 

Giussepe Armellini importante Astrónomo, Titina de Filippo actriz italiana 1956, 



57 

 

Carlos Saavedra Argentino Nóbel de la paz 1936. Igino Giordani conocido 
periodista y escritor Italiano (muere en 1980). 
 

Laicos Dominicos que sobresalieron en la actividad política como: Giorgio la Pira 

diputado prominente italiano (1966), Aldo Moro  Diputado y líder de la democracia 

cristiana, asesinado por ser fiel a su causa en Italia. María Unterrichter, líder de 

parlamento (1940). Luigi Sturzo fundador del partido popular Italiano. Eric Gill (1941) 
artista inglés, promotor de la justicia y la paz. 
 

Quienes participaron arduamente en la Iglesia como: El laico dominico, hoy Beato 

Pier Giorgio Frassati (1924), comprometido universitario e ingeniero minero, que 
escribe en una gaceta, participa en el Partido Popular Italiano, comprometido con 
las causa de los pobres, aun siendo hijo de un prominente diplomático y sin el mas 
mínimo apoyo de sus padres, quienes además le critican sus convicciones. 

Eugenio Pachelli quien después de ser Laico Dominico realiza sus estudios de 

sacerdote, su carrera lo lleva a convertirse en el Papa Pío XII, o también Giacomo 
de la Ciesa que llega al pontificado y toma el nombre de Papa Benedicto XV  y 

también Grignion de Monfort.  
 

Bartolo Longo, laico dominico, fundador del movimiento italiano de Pompeya, 

promotor incansable de la veneración por María en el Rosario, María Teresa 
García reconocida mística Española (1952). Giovanni Acquaderni (1922) fundador 

junto con Mario Fani, del importante movimiento de La Acción Católica. Fulton J 
Sheen famoso predicador en las calles de Nueva York  arzobispo de Newport y 

escritor, (1980). Práxedes Fernández, comprometida española, esposa y ejemplo 

laical (1936). Luisa Picarreta mística Italiana (1947). Además de los Laicos 
dominicos que por promover el Evangelio fueron mártires en Vietnam. 
 

Hay millones que quizá no se les nombra, pero que han cumplido su misión. Ellos, 
junto con otros no tan famosos, han sido testigos de Jesús y valientes promotores 
de la Fe, El espíritu de Domingo esta de manifiesto en ellos. Han mantenido con 
valor y celo esta larga cadena humana de laicos dominicos que hoy llega hasta 
nosotros, y han transmitido con fidelidad este carisma por mas de siete siglos. Yo 
conozco a algunos de ellos. 
 

La lista sería aún mas larga si nombramos los que conocen la Orden de 
Predicadores desde el laicado y que después deciden servir como religiosos y 
religiosas en la Familia Dominicana. Cuantas madres y padres de familia, quienes 
sus hijos hoy son religiosos y religiosas dominicos. 
La razón por lo que hablamos de nuestra historia, no es para que nos quedemos 
viendo y viviendo de nuestras glorias pasadas. Son ejemplos que nos dicen que es 
posible, desde la actividad humana vivir una espiritualidad dominicana que ilumine a 
la sociedad, desde quienes participan en la política hasta los laicos místicos, desde 
los que trabajan en la ciencia hasta los artistas. Desde las tareas eclesiales, hasta 
quienes se entregan a la familia. 
 



58 

 

Hoy nos preguntamos a nosotros mismos, ¿Qué podemos ofrecer a quien llega a 
nuestra vida dominicana en el laicado? Los invitamos a enamorarse de Dios en un 
ambiente en donde todos los días hay algo por hacer, algo por recrear, algo por 
mejorar, algo por llevar en nuestra Predicación. 
 

No los estamos invitando a ser uno mas de la estructura, ni mucho menos a tener 
privilegios o a ‖sentirnos‖ mejores que otros, de hecho no lo somos, pero si 
deseamos estar mas cerca de nuestro ser cristiano, hay que partir e iniciar un nuevo 
camino. No somos una comunidad que no se equivoca, pero si un laicado que se 
sabe levantar y volver a empezar. 
 

Ofrecemos un breve y sencillo espacio, en donde deseamos aprender todos juntos 
a tener la experiencia de Dios, eso es lo importante, ―vivirlo todos los días‖. Ese es 
el objetivo, hacer vida lo que estudiamos en una formación seria, lo que descubre a 
nuestro ser en la oración, lo que nos interpela nuestro encuentro con los mas 
necesitados, lo que nos revela la Palabra en el Evangelio, lo que nos potencia la 
Gracia en una vida sacramental. Es esa aventura en la libertad compartida, y la 
oportunidad de construir una auténtica comunidad. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



59 

 

Material de formación adicional 
Contemplar la Realidad:   Ver  
(Analizar las siguientes reflexiones) 

 

1 Vemos en los templos a grupos que trabajan, desde los que ayudan en las 
Eucaristías, hasta los que organizan las Kermesses, colectas y cumpleaños. Hay 
también Jóvenes en Jornadas de vida Cristiana, Cursillistas, Pastoral 
Penitenciaria, Encuentros matrimoniales y Conyugales etc. ¿Cómo se les 
clasifican y cuál sería la diferencia de ellos con el laicado Dominicano? 
 

2 Vemos Fraternidades de laicos, que a diferencia de los otros grupos 
apostólicos, lo que los congrega no es una actividad, sino una forma de vivir. 
Se reúnen y oran, en otros momentos estudian y reflexionan, en otros mas se 
comprometen movidos por la compasión dominicana. Predican en algún 
lugar, en casas, o en sus sitios de trabajo, escriben, participan en un programa 
de radio o TV, hacen tareas de Justicia y paz. Han hecho de este espacio un 
lugar, fuente  que alimenta y proyecta su vida de Fe. ¿Para quienes se 
identifican con ese carisma?, ¿los identificas, que significa? 
 

3 La vida en la sociedad, los grandes y pequeños cambios, los hacen la gente 
que trabaja en diferentes sitios de cultura, gobierno, familias, universidades, 
investigación, el campo, las fábricas. Exactamente nosotros los Laicos, ¿en tu 
trabajo y donde te desenvuelves, hay algo que creas que puedas cambiar 
para así construir el Reino de Dios? 
 

4 ¿Porque consideras que no hay mas laicos dominicos en nuestras 
comunidades?, ¿Crees que la gente sabe  que existimos, que conoce de 
nosotros? 
 

Contemplar la Palabra: Pensar 
(Buscar y Leer los textos para confrontarlos con la realidad) 
 

DOCUMENTOS NORMATIVOS DE LAS HERMANDADES DE LOS 
DOMINICOS SEGLARES  
Nos. 1,2, 3          (Quienes son) 
Nos. 4,5, 6, 7                    (Cual es su misión) 
Nos. 10,11, 12, 13         (Formación) 
 

DEL NUEVO CATECISMO DE LA IGLESIA CATOLICA 
No.   784 Pueblo Sacerdotal, profético y Real 
No.   871 Misión de toda la Iglesia 
No.   897¿Quiénes son los Laicos? 
Nos. 898, 899 y 901 Vocación de los Laicos 
No.   899  Participación Política, económica y social 



60 

 

Nos. 904, 905, 906 y 907  Participación en la Misión 
Del Nuevo Testamento: 
1 Pe 2: 9-10  Ustedes son Pueblo elegido 
Mt 5: 13-14    Son sal de la tierra y luz del mundo 
 

Algunas Preguntas que  ayudarán al Tema. 

1 ¿Los Laicos Dominicos somos parte de la Iglesia Católica? 
2 ¿Quiénes son los Laicos o Seglares Dominicos? 
3  ¿Cuándo surgen los Laicos Dominicos? 
4 ¿Cuál es la diferencia entre los Laicos y los Religiosos, religiosas de vida 
activa y Religiosas de vida contemplativa (Monjas)? 
5 ¿Cuál es la diferencia entre un Laico Dominico y otros Laicos? 
6 ¿Cuál es primer Testimonio de Predicación de los laicos Dominicos?  
7 ¿Cuál es nuestra Misión y Dónde la debemos desarrollar? 
8 ¿Cuáles eran la Primera, la segunda y la Tercera Orden? 
9 ¿Porqué ya no nos llamamos así? 
10 ¿Qué significa la Oración, la Formación, la compasión y la Predicación, 
para los dominicos Seglares? 
11  ¿Qué son los documentos normativos, Constitución Fundamental, Regla de 
Vida y Directorio? 
 
BIBLIOGRAFIA ADICIONAL 
1) Carta Encíclica. Christi Fideles Laicii 
2) Carta Encíclica Evangeli Nuntiandi Paulo VI 
3) Laicado Dominicano Creación y desarrollo de Fraternidades 

Héctor G Mandujano  Serie Subsidios. No 22 Chile 1996 OP 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



61 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
      
 
 
 
 
 
 
 

                        4 
 

Domingo de Guzmán, ejemplo de alguien 
que sigue a Jesús 

 
 

En Castilla, España, en un pequeño lugar llamado Caleruega, en la provincia de 
Burgos, entre 1170 y 1173, nace un hombre que en aproximadamente 51 años,  
revolucionó la vida de la Iglesia y tocó la dinámica de la Fe en Europa. Es como un 
Big Bang que comienza, crece e inicia la creación de un carisma que enciende e 
inflama en muchos hombres la pasión por compartir el Evangelio. 
 

Aunque al comienzo fue solo una idea, se hizo convicción. Y su trabajo provoca que 
durante unos cuantos años de su vida de predicación, se creen más de sesenta 
conventos en España, Italia, Alemania y Francia, y esa labor ha seguido 
aumentando con  los años hasta lo que hoy existe en todo el mundo. Principalmente 
una Misión y una entrega que enriquece a la humanidad. Su nombre es Domingo de 
Guzmán, y su mejor regalo al mundo es ―La Orden de los Predicadores‖ 
 

Santo Domingo fue un hombre extraordinario. Y decir que por sus decisiones y 
acciones podemos considerarlo alguien fuera de lo ordinario, no significa que haya 
sido un hombre de una gran influencia económica, política o académica, ni tampoco 



62 

 

que hiciera o hubiera en su vida hechos paranormales, mágicos o misteriosos, no 
se le consideró nunca un gran iniciado. Es verdad que si hay registro de momentos 
en los que pide a Dios su participación para ayudar a alguien, lo que se llamarán 
milagros, pero no por él, sino es Dios quien los hacía.  
 

Aunque parezca extraño, lo que hizo a Domingo extraordinario, fue que supo vivir 
como Dios quiere que vivan todos los hombres, y desafortunadamente eso no es lo 
mas ordinario o común entre la gente. Así que no es un iluminado que viniese a ser 
quien fue, sino es su decisión y su esfuerzo, su sensibilidad y su trabajo, lo que le 
llevo a ser quien hoy conocemos. 
 

VARON EVANGELICO 
Santo Domingo de Guzmán ha sido llamado varias veces ―varón evangélico‖, y 
aunque ese concepto se escucha muy espiritual, es exactamente todo lo contrario, 
significa vida diaria, vida de Evangelio, vida concreta de todos los días, un hombre 
que vivió fiel a ―La Palabra‖, hasta encarnarla en cada una de sus acciones, con el 
esfuerzo personal que eso implica. Quizá por el cariño de la gente y ante la 
exageración de algunos, al escribir su Biografía se ha llegado a insinuar o sugerir, 
que Fray Domingo estaba predestinado a ser quien fue, y que lo único que tenía 
que hacer, era respirar vivir y existir, y que de manera automática se generaría el 
Santo. Y no fue así. Dios escoge a los hombres y los llama, así invitó a Domingo 
como a muchos de nosotros, pero no todos respondieron como él,  por lo tanto decir 
no o decir si, es una decisión personal. El joven español decidió y dio un ―Sí‖ sin 
condiciones.  
 

De esta forma comenzó una historia llena de trabajo, esfuerzo, búsqueda y de 
―saber ver‖ a su alrededor, para mirar los problemas, los obstáculos, los límites, y 
las oportunidades, y contemplarlos a la luz de la Fe. Así es como se encuentran las 
soluciones, proponiendo acciones y siempre en comunicación con Dios. 
 

NACE Y COMIENZA A VIVIR COMO TODOS 
Por  todo lo dicho debemos comenzar diciendo que fue un niño, un joven y un 
hombre como todos, comenzó a descubrir a Jesús poco a poco, como quizá  
nosotros podríamos hacerlo, y que quiso aprender mas y lo hizo en largas noches  
estudiando y muchas horas de sus días pensando en Dios, contemplando a Dios. 
Domingo se vio interpelado por las mismas parábolas y tuvo acceso a los mismos 
sacramentos que podemos vivir hoy en nuestra comunidad.  
 

Debemos decir que su deseo de conocer a Dios, lo llevó a emplear su tiempo en 
buscarle, el Evangelio le enseñó a creer en la oración y oró con intensidad, pero 
también fue a buscarlo entre los mas necesitados y aprendió a amarlo en ellos, y 
entendió que en los textos de la Biblia, había una verdad que conocer y reflexionar. 
Todo esto lo hizo como podríamos hacerlo todos los que así lo quisiéramos. Cada 
uno de nosotros tiene en su tiempo, una oportunidad para buscar y hacer lo que 
Dios quiere, y si es nuestro deseo podemos conocerlo, o mejor dicho, vivir la 
experiencia de Dios en nuestras vidas y hacerlo realidad en nuestro diario actuar. 



63 

 

En el caso de Fray Domingo, sería injusto restarle su esfuerzo y su trabajo, diciendo 
que ya había nacido así. 
       
Sabemos que Domingo observa inicialmente el ejemplo de responsabilidad, trabajo 
y preparación en su Padre, Don Félix Guzmán, y ve y entiende el sentido de la 
caridad que practicaba su Madre, Doña Juana de Aza. Estas enseñazas se 
convierten mas adelante en una actitud de vida. Aun siendo un niño a los 
aproximadamente siete años, deja la casa y es enviado a estudiar; lo hace como en 
aquella época se hacía, a luz de vela y con una sola persona como maestro, en 
este caso un tío suyo, hermano de su madre, un Arcipreste. Ya siendo adolescente 
este tío le recomienda a Don Félix que le apoye a seguir estudiando, ya que ve en 
el, la facilidad e interés para ello.  
 

Domingo, aproximadamente a los catorce años es enviado a Palencia a continuar 
con sus estudios. Años más tarde Palencia se convertirá en una de las más 
importantes universidades de España. El comienza a estudiar, y lo hace de una 
forma intensa, con un gran esfuerzo y días enteros. 
 

Hombre alegre, insertado en la vida y no alejado de ella. Porque para entender a los 
demás hay que involucrarse ―con las alegrías y las tristezas de la gente‖, 
casualmente es el texto con que inicia el documento Gaudium et Spes del Concilio 

Vaticano II. ―Los gozos y las esperanzas, las tristezas y las angustias de los 
hombres de nuestro tiempo, sobre todo de los mas pobres y de cuantos sufren, 
son a la vez gozos y esperanzas tristezas y angustias de los discípulos de 
Cristo‖. Domingo vive en esa realidad y lo hace de una forma cercana, intuye que 

no bastaba con ver desde afuera, era necesario escuchar y sentir con la gente 
desde dentro. Ese involucramiento además de auténtico, estaba lleno de amor  
compasivo y de un elemento adicional, la reflexión. Es pasar del solo ver al 
contemplar. Cuando decimos que Domingo contemplaba, debemos entender que 
contemplaba a Dios y su verdad en la oración y en el estudio, pero que también 
Domingo lo contemplaba en la realidad, en lo que la gente sentía y vivía. El hacía 
suya esa verdad y la reflexionaba. Hoy incluso algunos frailes nos hablan de la 
contemplación en las calles o en el metro. 
  

Saber Ver es muy importante, pero Domingo nos enseña también a ―Saber Sentir‖, 
por eso fue un hombre de soluciones.  
 

COMO LO DESCRIBE SOR CECILIA 
La Beata Cecilia Romana, es una Monja quien recibió el hábito de manos de Fray 
Domingo e hizo su Profesión con el, y lo describe así. 
 

―He aquí el retrato de Domingo: De estatura media, cuerpo delgado, 
semblante hermoso y tirando a rubio; cabellos y barba un poco rubios, ojos 
bellos. De su frente y entrecejo irradiaba un cierto resplandor, que atraía a 
todos a la reverencia y al amor. Permanecía siempre sonriente y alegre, a no 
ser que se conmoviera por la compasión ante cualquier sufrimiento hacia el 
prójimo. Tenía manos largas y hermosas; su voz era potente, bonita y sonora. 



64 

 

No fue nunca calvo, sino que tenia integra toda la corona del cerquillo, con 
pocas canas diseminadas‖ 
 

JORDAN DE SAJONIA  DICE… 
―Había en el, algo más resplandeciente y grandioso que los milagros: era 
limpio en su conducta y estaba impulsado por el espíritu de fervor divino. 
Había en el una igualdad de ánimo muy constante; a no ser que se 
conmoviera por la compasión y la misericordia. El testimonio de su buena 
conciencia resplandecía en la serena placidez de su semblante, sin que 
palideciera la luz de su rostro. 
 

Se atraía con facilidad el amor de todos apenas le veían, y les introducía sin 
dificultad en su corazón. En el hablar y actuar se mostraba siempre como un 
hombre evangélico. 
 

Durante el día, nadie mas afable con los frailes y compañeros de viaje; nadie 
mas alegre. Durante la noche. Nadie más perseverante en velar en oración. 
Consagraba el día a su prójimo y la noche al Señor. 
 

Tenia la costumbre de pernoctar en la Iglesias, hasta el punto en que muy 
raramente parece que tuvo lecho para descansar. Oraba por las noches; y 
permanecía velando todo el tiempo que podía arrancar a su débil cuerpo. 
Cuando al fin llegaba la fatiga  se distendía su espíritu, reclamado por la 
necesidad de dormir, descansaba un poco ante el altar, o en cualquier lugar; 
también reclinaba la cabeza sobre una piedra… y de nuevo volvía a la vigilia, 
y reemprendía su fervorosa oración. 
 

Otro rasgo le hacia gratísimo a todos: el evangelizar por un camino de 
sencillez, tanto en palabras como en obras. 
 

Verdadero amante de la pobreza, usaba vestidos baratos. Su moderación en 
la comida y la bebida era muy grande: evitaba lo exquisito y se contentaba 
de buena gana con una comida sencilla. Tenía un firme dominio de su 
cuerpo. Tomaba el vino de tal forma mezclado con agua que, mientras 
satisfacía su necesidad corporal, nunca debilitaba su fino espíritu. 
¿Quién será capaz de imitar en todo la virtud de este hombre? Podemos 
admirarla, y a la luz de su ejemplo, apreciar la flojedad de nuestro tiempo. 
Poder lo que el pudo, no esta al alcance de las fuerzas humanas, sino que es 
una gracia única de Dios. 
 

Pidamos al Padre de las misericordias, que conducidos por el Espíritu por el 
que obran los hijos de Dios, merezcamos también llegar nosotros, a la misma 
meta de perpetua felicidad y sempiterna bienaventuranza, en la que ha 
entrado el, feliz por toda la eternidad‖ 
 



65 

 

FORJA SU PERSONALIDAD, DESARROLA UNA ACTITUD 
Poco a poco se comienza consolidar su personalidad, el amor a los hombres y su 
sentimiento ante la necesidad de los demás, y eso es lo que lo lleva a actitudes 
llenas de compromiso, sabe que Jesús va con el en cada acción que busca al 
prójimo. El siente y responde ante las carencias de los demás, (algo que podría 
hacer hoy, todo hombre que así lo quisiera), y lo hace con la alegría que le era muy 
propia, tenía sus amigos y pisaba el mismo mundo que muchos hoy pisamos, no es 
un joven aislado, ni alguien a quien la realidad del mundo dejo mudo. Y las 
necesidades de su época son las de siempre, ya sean económicas, de justicia o de 
Fe. Y esas necesidades estaban también frente a sus ojos, como hoy las están 
frente a los nuestros.  
 

Domingo, todavía estando en la Universidad decide optar por el ministerio 
sacerdotal y enfila sus estudios hacia ello hasta ordenarse. Pasan los primeros años 
y muy joven aun (23 años), es promovido a la Canonjía de la catedral de Osma, en 
donde llego a ser sub-prior de la misma. 
 

DIAS IMPORTANTES 
Fue un hombre que vivió las experiencias, los sentimientos, las dudas y los sueños 
que todos tenemos, y tuvo que aprender a sobreponerse y a luchar por ser 
coherente. Seguramente sintió el miedo cuando decidió ofrecerse de rehén en lugar 
de un joven secuestrado, y en otro momento necesitó cultivar su generosidad para 
poder vender sus libros en Palencia, lo único que tenía, y así dar ese dinero a los 
más pobres. Y también en aquel importante día, alrededor de 1204, cuando 
Domingo en su viaje a Dinamarca acompañando a Diego de Acebes, conocido 
como Diego de Osma, va a una misión diplomática hasta Dinamarca, viajes largos, 
de muchos meses, en donde se recorre Europa por en medio de sus caminos, 
rodeado en muchas ocasiones de gente adversa, a la que ya no les simpatizaba. 
Grupos sectarios y muchos resentidos contra la Iglesia Católica. 
 

Y Fray Domingo y Diego vieron que la ausencia de la Iglesia en esos poblados, era 
tal, que los abandonados Templos Católicos ya eran los centros de reunión de 
Cátaros y Albigenses, (las Sectas de esa época), y pudo observar a una gran 
cantidad de personas que ahora siguiendo nuevas doctrinas, estaban molestas y se 
referían en tono de reclamo a la Iglesia Católica por su ausencia. Pero lo mas 
grave, que aunque no todos, algunos por una falta de conocimiento de su Fe, (algo 
que era nuestra tarea proveerles), habían sido confundidos por corrientes no claras, 
de pensamiento, en donde la libertad y el amor, corazón del Evangelio, les habían 
sido cambiadas por ideas confusas y esclavizantes. 
  
Las nuevas creencias, aprovechando la ignorancia religiosa de la gente se habían 
apoderado no solo de sus templos, sino también de sus conciencias. En esto, dicho 
con respeto, entendamos que hoy las sectas son consideradas como otras 
búsquedas de Dios, y ya no en tono agresivo, Pero entendamos que hoy como 
ayer, las Sectas aparecen y se hacen realidad en la gente ante nuestra ausencia. 
Desafortunadamente no siempre respetuosas de la libertad del hombre y en 
ocasiones hasta manipuladoras, hay historias trágicas de suicidios colectivos. Sin 



66 

 

embargo el descubrimiento era claro, ahí estaban y ahí están, y solo Dios sabría 
hasta donde llegaría ese fenómeno. Pero en nosotros hoy, como en Fray Domingo 
antes hay una tarea pendiente a realizar. 
 

La confianza en Dios que tenia Fray Domingo, y en lo que había estudiado y 
contemplado, no eliminaría del todo la sensación de temor al salir y tener que 
responder a cuestionamientos y reclamos, al tener que enfrentar y responder a 
hombres preparados en otros rubros, que conocían bien su tema y que estaban 
listos a hablar mal de una Iglesia lejana, que ya habían dejado.  
 

Personas que se habían sentido abandonadas. Así le fue para Domingo esa 
experiencia en muchos momentos, aunque la historia señala uno en especial, 
momento que marca su vida y su historia. Cuentan que ya de noche entra a una 
posada, y el dueño alguien muy ―convencido‖, de su nuevo creer, ya había 
cambiado de Iglesia para vivir su Fe. Ahora defendía con pasión su nueva creencia, 
Al ver a Domingo entrar, le reconoce como ―canónigo‖ (ministro católico) y le reta. Y 
se iniciará una larga noche de argumentaciones, frente a si, tenía un problema o 
una oportunidad. Seguramente al estar viendo a los ojos de aquel posadero, quien 
ahora atacaba con fuerza a la Iglesia, su Iglesia (quizá como muchos hermanos 
nuestros hoy lo hacen). Surgió la necesidad de armarse de valor, para aceptar una 
realidad difícil, pero desde ahí reabrir posibilidades para descubrir y hacer 
redescubrir a ese posadero, el verdadero sentido de nuestra comunidad Iglesia.  
 

La oración de Domingo, seguramente tuvo que salir en su silencio y en su petición 
de ayuda. No se trataba de vencer en una discusión, se trataba de convencer con 
pasión y verdad.  
 

Domingo en la disertación empleó toda su habilidad, conocimiento y amor, escuchó 
de aquel hombre, quizá los mismos reclamos que escuchamos hoy en la boca de 
muchos, acerca de esa nuestra misma Iglesia, Institución con blancos, grises y 
negros, con aciertos y desaciertos, seguramente su preocupación y su amor le llevó 
a armarse de valor para empezar a hablar, preparar una argumentación que 
convenciera, correr el riesgo de enfrentar y rebasar la barrera que siempre nos 
invita al ―prudente‖ silencio.  
 

A la mañana siguiente, dicen que el Posadero decidió regresar a la Fe Católica, 
cualquiera podría decir que Domingo cambió al Posadero, pero no fue solamente 
eso, hoy podemos reflexionar que también el posadero cambió a Domingo, porque 
ahí el fundador de los Dominicos, descubrió que la misión de la Iglesia debía girar, 
hacia buscar a la gente, ir a ellos y compartir una formación. Y decidió proponer 
junto con Diego de Osma, su Obispo compañero, la creación de una fundación 
dedicada a llevar a Dios a los demás, eso significó un cambio importante en su vida, 
pero a Fray Domingo le sobraba la pasión por tomar la causa de Jesús y junto con 
El, ir hasta donde fuese necesario, Domingo había decidido llegar a la gente con 
argumentos y certezas, para llevarles la verdad con amor y compasión. En esa 
decisión se estaba gestando La Orden de Predicadores. Y la predicación, como la 
gran herramienta. En ese momento solo eran El y Diego de Acebes, hoy somos 
cientos de miles. 



67 

 

 

Diego de Acebes (Diego de Osma) y Fray Domingo intensifican su predicación en el 
sur de Francia, ciudades como Languedoc, Montpellier, Beziers, Montreal, 
Fangeaux, Prulla, Toulouse, hasta 1207 en que muere Diego de Osma. 
 

Hombres convencidos de la oración, reúnen a un grupo de mujeres convertidas de 
la herejía, (herejía, no como un termino despectivo, sino como una idea equivocada 
en la interpretación de la Fe) y con ellas funda en Prulla el primer convento, les 
encarga orar por la misión, Domingo sabia lo imprescindible de la oración), esa 
sería su tarea, y ahí nace una importantísima rama de la vida dominicana, las 
Religiosas de vida contemplativa o mejor conocidas como Monjas. 
 

Regresando a la reflexión de su biografía y resumiendo el porque Fray Domingo es 
lo que llegó a ser, pensemos que un día Domingo leyó por primera vez las mismas 
palabras de los mismos Evangelios que hemos recibido ahora nosotros, y que 
aprendió las mismas oraciones que nos han sido enseñadas, que tuvo ante sus ojos 
los mismos misterios de la Fe y las mismas dudas, y que pudo descubrir como 
nosotros hoy, las carencias y errores de nuestra Iglesia. La diferencia vuelve a ser 
que el le creyó realmente a Jesús y lo siguió. Parece que creer en Dios no es tan 
difícil, lo importante es creerle a Dios. 
 

HAY QUE TOMAR DECISIONES 
La otra parte importante es la toma de decisiones, cualquier cantidad de buenos 
deseos, ideas y proyectos, se quedan y seguramente se nos han quedado en eso, 
en solo pensamientos. Hay que decidir, y Domingo a diferencia de muchos de 
nosotros, se atrevió y tomo decisiones.  
 

Siendo estudiante, su deseo fue invertir su tiempo (una decisión personal), en estudiar 
días y noches enteras en la Universidad de Palencia, años de encontrarse con la 
Retórica, la Botánica, la Filosofía y demás disciplinas que se estudiaban en ese 
tiempo, Entre 1184 y 1195 se gradúa en Artes, recibe las cuatro órdenes menores, 
subdiácono y Diácono y el último año se hizo cargo de la cátedra de Teología.  
 

Cuando decide ser sacerdote (otra decisión), se dedica con entusiasmo a 
prepararse, y penetra en los textos sagrados. Decide (decisión de vida) vivir con 
entusiasmo en su comunidad sacerdotal. Y en ese periodo descubre y cultiva la 
Oración, en ello conoce el universo y la dimensión  de comunicarse con Dios, algo 
que cambiará su vida para siempre, y nuevamente decide, ahora a emplear horas y 
horas en Orar, a partir de ese momento la Oración se convierte en su gran apoyo. 
El confiesa al final de su vida, que todo lo que pidió en oración, le fue dado. Todos 
podríamos orar con calidad e intensidad, pero pocos lo hacemos. 
 

Santo Domingo se fue formando poco a poco y por muchos años, años en los que 
luchó incansablemente por descubrir y seguir a Dios. A quien le estudió y reflexionó 
muchas horas de su vida hasta que lo entendió de tal forma, que creyó realmente 
en lo que Jesús dijo, Dios quiere que lo conozcan todos los hombres. No podríamos 
dejar de mencionar que Fray Domingo también se encontró con María, y al igual 
que muchos de nosotros, la llevó a su vida. 
 



68 

 

LA COMPASIÓN  
Sería sumamente difícil entender a Fray Domingo y a la Orden de los Dominicos sin 
descubrir y vivir el concepto de la ―Compasión Dominicana‖, que es nuestro motor 
desde el fundador y hasta nuestros días y que explica mucho de nuestro actuar.  
Como decíamos en algún párrafo anterior, es la caridad en la madre, doña Juana, el 
primer gran ejemplo que enseña a Domingo a ser sensible a la realidad y a la 
necesidad humana, y sumando este sentir, a la invitación reiterada de Jesús en 
todo el Evangelio a ver por ―los otros‖, por nuestros hermanos, es como Domingo 
vive la compasión, ese involucrarse con la gente y sus necesidades. 
 

En el Evangelio, la palabra prójimo se repite una y mil veces, entonces no será 
difícil comprender lo vital de este concepto. De Domingo, siendo todavía muy joven 
se narra un evento que nos enseña su sensibilidad ante la realidad y su 
desprendida respuesta. Se relata que en sus épocas de estudiante, vino una gran 
hambruna en la región y mucha gente moría.  
 

Domingo tenía sus libros, cabe aclarar que en esos tiempos, los libros eran difíciles 
de conseguir y costosos, se escribían a mano, en pieles y tenían un gran valor. Sus 
Hagiógrafos nos cuentan que el tenia el Evangelio de San Mateo y las Cartas de 
San Pablo (otros hablan de los Hechos de los Apóstoles). Y arranca en ello una célebre 

frase de Fray Domingo. ―No puedo estudiar en pieles muertas, mientras otros 
mueren de hambre‖ Así que decide vender sus libros, y con ese dinero conforma 
una ―limosna‖, que será la base para una ayuda económica a la gente que 
necesitaba comer. Su vida esta llena de esa sensibilidad por ―los otros‖, 
especialmente por los más necesitados, y los lleva desde su ayuda en hechos 
concretos hasta su diaria oración pidiendo a Dios por todos los hombres. 
 

Como reflexión diremos que en Fray Domingo y en la Orden de Predicadores, 
descubrimos que todo nuestro actuar se mueve por ese amor hecho compasión, es 
decir que ese ―sentir en el otro‖ es lo que nos ha movido a  Predicar, y a compartir a 
Dios y su Buena Nueva a los demás, nos ha llevado a misionar en muy diversos  
lugares; el amor nos ha impulsado a crear centros de justicia y paz y a la lucha por 
los derechos humanos, con los riesgos que eso ha implicado, el amor es lo que nos 
pone en la búsqueda de la verdad y hacerla Teología entendible y compartida con 
toda la Iglesia, nos ha llevado a estar presentes con enfermos, ancianos, niños, 
presos, etc.  
 

La compasión Dominicana es fundamental para entender el carisma de la Orden de 
Predicadores y a Domingo de Guzmán.  Ya abundaremos mas en este tema en el 
Capitulo siguiente. 
 

DOMINGO, HOMBRE DE IGLESIA 
Una de las mas importantes enseñanzas de Fray Domingo es su amor y fidelidad a  
su…, o mejor dicho, a ―nuestra Iglesia‖. Ante las desilusiones que causa el descubrir 
los tonos grises y a veces negros de una institución, siempre aparece la fácil 
tentación de salirse, en algunos es materialmente un huir y en otros un callar o 
negar la realidad. Cuando en esos momentos, es cuando es más necesario que 



69 

 

nunca, nuestra presencia y el amor por los que están y por los que decepcionados 
han salido.  
 

No debemos temer a la autocrítica, ésta es el principio de la solución y no hay que 
negar nuestra realidad, a veces pobre. Pero cerrar los ojos y no ver, es otra forma 
de huir de la realidad, hay que ser valientes y solucionar, la fidelidad a la causa es 
imprescindible, Fray Domingo siempre se mantuvo ahí, y no olvidó que el buen 
Jesús, nunca ha huido y que se siempre se ha mantenido aquí en nuestra Iglesia. 
Que Jesús no saldría corriendo. Jesús con su presencia le sigue dando sentido a 
este Pueblo de Dios, pase lo que pase, es el mismo Jesús quien hace Santa a la 
Iglesia y estará aquí, con y en medio de nosotros hasta el final de los tiempos.  
 

Domingo camina muchos kilómetros en busca de hacer contacto con el Papa y 
solicitar el permiso para su Orden, inicia con el Papa Inocencio III, quien ya le había 
autorizado el ministerio para la predicación, el Papa muere, y al morir éste, Domingo 
retoma y concluye sus negociaciones con Honorio III, quien un 22 de diciembre de 
1216 le confirma la fundación de la Orden de Predicadores. Fray Domingo siempre 
leal y fiel a nuestra Iglesia. 
 

A lo largo de la historia, Fray Domingo en la figura de cualquier cantidad de 
dominicos han mantenido esa misma posición, de ser, de estar y de hacer 
presencia en esta nuestra Iglesia. En estos momentos del inicio de un siglo XXI, 
cuando vivimos tiempos atribulados por los escándalos de algunos ministros de 
nuestra Iglesia, como ha sucedido ya en otros momentos de la historia. Habría que 
retomar el verdadero sentido del amor de Dios en el Perdón.  
 

El juicio áspero y la condena estéril, no pueden ser nuestra respuesta; En esta larga 
historia de la Iglesia, los dominicos siempre hemos sido leales, y se ha señalado 
hacia adentro: con claridad, pero con caridad. Como lo hicieron Catalina de Siena y 
tantos otros; pero es desde adentro y no huyendo, ni destruyendo, como se 
proponen las soluciones.  
 

Fray Domingo  nos enseñó con su ejemplo, que ante la mala conducta, hubo el 
actuar impecable; ante el abandono, existió la búsqueda y la presencia; ante el 
olvido, el amor; ante el engaño, la verdad. Y la gente con Fray Domingo en esa 
Europa desolada volvió a creer, porque vio de nuevo la verdad y se sintió 
nuevamente acompañado. Dios siempre ha estado y seguirá en el corazón de 
nuestra Iglesia. 
 

Nuestra experiencia, incluso nuestra experiencia personal, nos debe recordar que 
cuando nos hemos equivocado, siempre ha existido el Dios que nos ha dado una 
nueva oportunidad, ―vete y no peques mas‖ ―¿Donde están los que te condenan?‖ 
Así que, aquí es necesario recordar el sentido y misión de esa institución, fiel reflejo 
del actuar de Jesús,  institución que debe ser más invitación a volver a comenzar, 
que condena irremisible. Concientes de su porque, su dinámica humana, y lo difícil 
que le es su caminar, en medio de una sociedad que no deja de interpelarle, y que 
al mismo tiempo es Iglesia formada por esas mismas personas de la misma 
sociedad.  
 



70 

 

Son hombres y mujeres que tienen la virtud de la búsqueda y el esfuerzo diario por 
ser y hacer realidad en sus acciones el mensaje de Jesús, pero que también 
aciertan y se equivocan, que esperan respuestas claras y actuales. Y en esto, 
¿Quien puede sentirse sin error alguno?, el que se sienta diferente, que también 
arroje la primera piedra. Aquí las palabras difíciles del Evangelio, ―poner la otra 
mejilla‖ ―ama a tu enemigo‖ ―perdona setenta veces siete‖ ―perdónalos porque no 
saben lo que hacen‖ 
 

Lo importante en esos momentos, es la oportunidad de ser vistos cuando todos los 
reflectores nos apuntan, es el momento de actuar de acuerdo al Evangelio, es la 
oportunidad de que conozcan nuestra otra cara, la del Evangelio. Es el momento de 
predicar con nuestra actitud. Es el momento de repetir, que el importante es Dios y 
su amor, y no nosotros y nuestros errores, es el momento de con humildad mostrar 
que como todos, vamos en busca del camino. 
 

Importante es, como Fray Domingo en su época, sentirse parte de este Pueblo de 
Dios, el no tomar nuestro lugar es una forma de salirnos, no amar a nuestros 
hermanos dentro de nuestra casa, no seria signo de sentirnos parte de. ¿Como 
quedarnos inmóviles a solo ver, o el permanecer sin reconocer que tenemos, no 
algo, sino mucho que cambiar?, es como en la parábola de los talentos, algo que 
Dios da y nos preguntará sobre que hicimos con ello. 
 

También aquí Domingo vio, y su amor lo llevo a trabajar, crítica sana, que no 
desemboca en un análisis que lleve a acciones de solución, es una crítica estéril, 
cada quien tenemos derecho a decidir al final, Fray Domingo decidió no solo 
permanecer en su Iglesia, sino también transformarla, pero desde dentro y con 
mucho amor por ella.  
 

Largas fueron sus caminatas, en sus varios viajes a pedir permiso al Papa para su 
obra, así busca el cambio. Es la Iglesia de Jesús, es el Pueblo de quienes siguen y 
buscan a Dios. Esto no significa aferrarnos a decir que las otras búsquedas, en 
otras religiones son inválidas, y la pregunta sería, ¿porque no buscar mas, lo que 
con otros nos une y no lo que nos hace diferentes? 
 

La Orden de Predicadores ha entendido el concepto de unidad, aún en medio de las 
diferencias. Es quizá la única, a diferencia de otras órdenes religiosas, que ha 
permanecido sin subdivisiones en su historia, el amor a permanecer unidos, aún en 
medio de los desacuerdos nos fue enseñado desde el fundador, la unidad y la 
diversidad, son las diferencias, las que enriquecen, porque abren opciones. 
Entendamos y hagamos nuestra tarea por transformar nuestra Iglesia. 
 

FUNDADOR Y HOMBRE DE GOBIERNO 
Cualquier obra puede quedar en un bello sentimiento, un bonito deseo, en un 
episodio interesante de unos cuantos años, en algo valioso y reconocible por su 
magnitud, pero pasajero. Saber llevar esto, de una sencilla experiencia a darle 
permanencia en el tiempo, a hacerlo realidad estructural, reclama un gran esfuerzo. 
Comenzar invitando a gente a sumarse a la idea de un plan, que aun no existía, 
hacerlo crecer e institucionalizarlo, implica desarrollar el talento de la organización y 



71 

 

de saber crear las estructuras que darán, no solo la forma para funcionar y la 
capacidad para recibir a más gente en su crecimiento. Nunca es fácil 
institucionalizar, pero es vital para darle permanencia. 
 

Y Fray Domingo nos descubre esa faceta de su vida, diseña la Orden en función de 
las necesidades de ese tiempo, pero con visión de futuro, le da una organización 
que le permite el crecimiento. Y define los lugares en donde tendrá presencia, así 
como también el rumbo. Fray Domingo preside las dos primeras reuniones de todos 
para revisar y planear, lo que se le conoce como Capítulos de la Orden, que viene 
siendo la reunión de frailes en donde se revisan y se deciden ―el hacia donde y el 
como‖, es lo que le da vigencia y actualidad.  
 

Domingo diseña y genera una interesante forma democrática, que permite la 
participación de todos y que hace que los que terminan un período de gobierno, 
vuelvan a la línea de trabajo, siendo relevados por sus hermanos. Así mismo 
redacta las Constituciones que hasta hoy en día dan estructura a la Orden en todo 
el mundo. Desde el comienzo entiende a una Orden con el concepto de Familia e 
integra a Frailes, Religiosas y a Laicos. Es el mismo Domingo quien recibe el 
compromiso de los primeros laicos en la Orden.  
 

SU OBRA Y SU SIGNIFICADO HOY 
Conocer la vida de Fray Domingo y sus primeros años con su Frailes es toda una 
épica aventura, por demás interesante y ejemplar, que pasa por una serie de 
historias y anécdotas, pero para ello habrá otros espacios que rebasan el objetivo 
del presente trabajo, así que por lo pronto rescataremos la esencia de su vida en 
este intentar plasmar el sentido de su obra para nosotros hoy. 
 

Fray Domingo, al saber ver la realidad y responder a ella, al salir de la seguridad, la 
comodidad y a atreverse al cambio, nos enseñó una forma de transitar por las calles 
y las sociedades, por las estructuras y las ideas. Cuando Domingo aprende a 
descubrir a Jesús no solo en los enfermos y en los pobres, sino también en otro tipo 
de pobreza, la pobreza de no conocer a Dios, nos enseñó que los ojos deben ir más 
allá y pensar mas en las causas que producen esas realidades.  
 

Al amar a quien pensaba diferente, sin importar su creencia, y que por su amor le 
respetaba, le buscaba, le convencía y le transformaba, nos enseñó lo importante de 
la apertura, para aprender a sumar y no restar. Para proponer y no imponer, para 
humildemente ser solo el vehiculo por el que Dios llega a los demás y no el 
intermediario entre el creador y sus criaturas. Nadie tiene el monopolio de Dios. 
 

Domingo decide ser coherente entre lo que dice y lo que hace, por ello deja todo y 
con sencillez se hace pobre y uno con todos los que se encuentra, Domingo es 
sensible a las desigualdades y enfrenta la primera, una Iglesia que se había 
olvidado de los mas pobres, de los alejados, de los que no creían, de los que vivían 
en las afueras de las ciudades. 
La oración le fue llevando a escuchar cada día mas a Dios, a contemplarlo, y desde 
ahí penetrar en su conocimiento. Por eso cuando él contemplaba sabía percibir la 
verdad, pero la oración y la contemplación no lo alejaban del mundo, él sabía 



72 

 

regresar a la sociedad, para ver y trabajar por sus carencias. Aprendió a contemplar 
la realidad. Y vio que existían hombres que se alejaban de Dios o que no le 
conocían, y que otros más eran separados por las sectas.  
 

Y mucho de esto era y es hoy, por una falta de formación en la Fe. Por eso su amor 
lo llevó, ahora, a ya no solo vender sus libros para dárselos a los pobres, sino que 
comprendió que esos hombres necesitaban conocer realmente a Dios. Y salió a 
caminar días enteros y a los lugares más alejados, no le alcanzó la vida para llegar 
hasta donde hubiese querido llegar, pero su familia Dominicana ha llegado aun más 
lejos, descubrió que predicar era urgente, otros se le unieron y trabajaron juntos en 
la misma misión.  
 

Ante el pobre, el desamparado, el que sufre, el que es humillado, ante quien es 
víctima de la injusticia, ante el que no tiene alguna preparación, ante el que no 
conoce a Dios, ante quien es manipulado o enajenado por alguien más poderoso, 
ante el enfermo, ante quien no sabe defender sus derechos. Solo hay tres opciones: 
el ignorar la realidad, el lamento, o el compromiso. Domingo fue valiente y dijo Sí. 
Se comprometió con ellos. 
 

El ejemplo de Domingo crece con el tiempo y cuando la realidad de hoy nos 
presenta grandes retos que parecen por momentos imposibles, su alternativa se 
agiganta en nosotros, porque es sencillamente el proyecto de Jesús, entendido y 
realizado fielmente por hombres llenos de oración, haciendo uso de la razón y la 
inteligencia que Dios nos dio para contar con ella, prestos para crear las opciones y 
las respuestas necesarias,  prontos a generar nuevas soluciones. 
 

Hoy para nosotros la obra de Domingo no debe ser solo un proyecto a continuar, los 
retos actuales son parecidos, pero se necesita de nuevas respuestas en nuevas 
fronteras, es el mismo espíritu, pero que hoy enriquece las nuevas soluciones, en 
sociedades con otras necesidades, en espacios cibernéticos de alta velocidad de 
comunicación y sociedades a las que su tecnología le permiten una relativa 
autosuficiencia, que lo han llevado a la soledad.  
 

Sociedades en donde ya no son pocos sus miembros que tienen tintes de depresión 
creciente, matrimonios y familias en crisis, múltiples realidades que pueden llevar a 
la huida y la enajenación, necesidad de voces que orienten las decisiones en las 
tecnologías con capacidad de manejos genéticos, y las nuevas y sutiles formas de 
esclavitud, ¿hasta donde debemos llegar?, ¿a que nos tenemos que atrever?  
 

Por ello hay que evitar que esta Espiritualidad se convierta en historia, leyenda, en 
glorias pasadas y recuerdo. Es necesario que nuevamente salgamos de la 
comodidad de nuestros templos y de nuestras casas en busca de ―los otros‖ y 
compartamos con ellos a Dios. Es necesario que desarrollemos el valor para 
responder a las preguntas con argumentos, bien formados y con la verdad. Es 
necesario que recobremos esa intensa oración en nuestra vida, para que sea el 
motor que nos impulse al mundo y que no nos separe de él. Es necesaria una 
actitud más abierta a entender otras formas de pensamiento que el mundo y los 
jóvenes de hoy nos presentan, y con ello dialogar con el mundo. 
 



73 

 

Domingo y su Orden, durante siglos han estado presentes, fieles a su misión de 
Predicar, la Iglesia  no sería la misma sin esa aportación. Requirió de tener que 
aprender a ser fundador, pensar en  reglas y formas de vida, pensar en estructuras 
que dieran futuro en el tiempo. Sto. Domingo fue cariñoso y cercano con sus frailes, 
inteligente en su dirección, ejemplo vivo de vida dominicana, alegre, entusiasta, 
acertado y valiente en sus decisiones, innovador, atrevido al cambio, con visión de 
realidad. Hombre de soluciones y no de lamentos.  
 

ALGUNAS FRASES MAS CONOCIDAS DE  SANTO DOMINGO  
(Aportación de Fray Baltasar Hendriks OP) 

1. No quiero estudiar sobre pieles muertas mientras los hombres mueren 
de hambre. 

2. Tengo que ocuparme de mi nueva plantación de los Predicadores y de 
las monjas de Prulla que me pertenecen. 

3. Déjenme obrar;  yo sé bien  lo que hago. Amontonado el trigo, se 
corrompe; esparcido fructifica.. 

4. Señor, ten misericordia. ¿Que será de los pecadores? 
5. Vamos adelante, quedémonos tranquilos y piensen en nuestro 

Salvador. 
6. Merezco que me depongan pues soy un fraile inútil y relajado. 
7. ¿Tan pronto quieren abandonar la pobreza y edificar grandes palacios? 
8. De toda manera, mis hermanos, tiene que construirse una casa para las 

hermanas, aún cuando sería necesario por eso suspender la 
construcción de la casa nuestra. 

9. (la frase siguiente es más bien del obispo Diego en cuya compañía se 
encontraba Domingo, cuando los 12 abades cistercienses les pidieron 
consejo sobre el método de la misión que éstos habían recibido del 
papa Inocencio III) 
―A mi parecer, hermanos, no es éste el camino. Es imposible que 
puedan cambiar la fe sola solamente con palabras a éstos hombres que 
se apoyan en tantos ejemplos. Vean a los herejes, bajo las apariencias 
de piedad, simulando ejemplo de pobreza y austeridad evangélica, 
ellos seducen a las personas más simples. Con un espectáculo contrario, 
edificareis poco, destruiréis mucho y no lograreis nada 

    10   Yo estudio en el libro de la caridad, más que en ningún otro 
11    No soy digno de la gloria del martirio; aún no he merecido   
      esa muerte. 
12 He aquí, mis hermanos muy queridos, la heredad que les dejo: tengan 

caridad, guarden la humildad y posean la  pobreza voluntaria. 
13   A mi, hasta ahora, la misericordia divina me ha conservado   
14   Hermano, he pecado, porque hablé de mi virtud en presencia 
      de mis frailes, lo cual no debía haberlo hecho 

     15   Yo seré más útil y provechoso después de mi muerte que lo fui en vida 



74 

 

Material de formación adicional 
Contemplar la Realidad: Ver 

1) En la historia de nuestra Iglesia hay ejemplos. Algunos entregados a 
la Oración como Teresa y Juan de la Cruz. Otros, misioneros 
comprometidos en obras de caridad, Teólogos brillantes como 
Tomás de Aquino y fundadores  como San Agustín y San Francisco. 
¿Qué significa eso para nosotros, y que significa Domingo de 
Guzmán en ese contexto?  

 

2) Domingo es ejemplo de quien aprende a ver una realidad y 
responder a ella, de hacer el esfuerzo y dedicar tiempo a 
prepararse en el estudio, capaz de sentir amor y compasión por las 
necesidades de su prójimo, Capaz de vivir con alegría y entusiasmo 
su misión. Capaz de contagiar a otros en el proyecto. Quien 
entiende que el cambio es necesario para enriquecer su Iglesia, a la 
que siempre amó y ante sus deficiencias no abandonó. ¿Hay en 
cada dominico un Domingo comprometido con la causa? 

 

3) Domingo hombre generador de comunidad, misma que no quedó 
solo en la creación de una Orden de Frailes, sino que extendió hacia 
la formación de toda una familia dominicana en donde congregó a 
Frailes, Monjas y Laicos. Y que con virtuosismo supo darles 
estructura de gobierno e institucionalidad.  Que le permite ser una 
Orden que en 8 siglos no se ha dividido. ¿Sentimos nuestra esa 
familia? 

 

4) Domingo, hombre que con su ejemplo es creador de generaciones 
enteras, luces brillantes en la historia de la Iglesia. Tomas de 
Aquino, Alberto Magno, Catalina de Siena, Jordán de Sajonia, Aldo 
Moro, Giordano Bruno, Pío V, Vicente Ferrer, Martín de Porres, 
Rosa de Lima, Giorgio Frassatti,  Savonarola, Antonio de 
Montesino, Bartolomé de las Casas, Pedro de Córdoba, Ives Congar,  
Juan Macías, Maestro Eckhart, Raimundo de Capua, Francisco de 
Vitoria,  Fra Angélico, Schillebeeckx. Y una interminable lista de 
ejemplos y mártires, Asesores de Papas, Teólogos que han dibujado 
el avance de la Iglesia en todos estos años. ¿Qué nos dice esto? 

 

5) Hoy en día somos muchos los Dominicos que descubriendo la vida y 
el carisma de Domingo, participamos en el mundo y en la Iglesia, 
entendiendo la misma misión del Padre Fundador. Contemplar y 
llevar a los demás lo contemplado. ¿Nos gustaría asumir ese 
compromiso? 



75 

 

Contemplar la Palabra: Pensar 

Siempre fue hombre de Iglesia al Igual que Jesús 
Lc 2: 41-43 Sus Padre llevaron a Jesús al Templo 
Mt 3: 13-16 Bautizado como Jesús 
Lc 4:16 Como Jesús asume la misión 
 

Sentía compasión por los hombres al igual que Jesús 

Jn 5:2-9 En la piscina  en Jerusalén 
Jn 6:1-11 Ante el hambre multiplicó los panes 
Jn 11:32-44 Resurrección de Lázaro 
Mt 8: 1-3, Ante el leproso 
Mt 8: 5-9 Ante el oficial Romano 
Jn 17:20-26, Ruega Jesús por todos 
Mt: 11:28-30 Vengan a mi los que están cansados 
Mt 14: 14 Sintió compasión y curó enfermos 
Oraba intensamente como oraba Jesús. 
Mt 7:7-11 Pidan y se les dará 
Mt 26:36 Siéntense que voy a orar… 
Mt 4: 23-24  Haz la paz y después tu ofrenda 
Mt 6: 18  Ora en silencio, en lo secreto 
 

Su pasión por predicar brota del Ejemplo de Jesús 
Mt 5:1-2 Tomando la palabra enseñaba diciendo… 
Mt 7:28  La gente  quedaba asombrada, porque les enseñaba… 
Mt 1: 14 Proclamaba la Buena Nueva 
 

CUESTIONARIO ACERCA DEL TEMA DOMINGO MODELO DE 
HOMBRE  QUE SIGUE A JESUS 

 

1 ¿Por qué decimos que Domingo era un varón evangélico? 
2 ¿Santo Domingo nació Santo o Predestinado? 
3 ¿Domingo hizo algún esfuerzo por llegar a ser quien fue? 
4 Domingo contemplaba la palabra de Dios.¿Qué le significaba la realidad 
que le rodeaba? 
5 ¿Cuál fue su reacción al ver la problemática del mundo? 
6) ¿Cuál consideró se la causa de la confusión de la gente? 
7) ¿Qué significaba para Domingo  la formación? 
8 ¿Qué eran La compasión y la caridad para Domingo?  
9 ¿Qué descubre con aquel posadero que le cuestionó? 
10 ¿Qué era para Sto. Domingo la Iglesia, Que hace cuando descubre sus 
deficiencias? 
11 ¿Qué es la justicia para Santo Domingo? 
12 ¿Qué es la Oración para Domingo? 



76 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



77 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
   
 
 

            5 
 

La Familia Dominicana y La Orden de 
Sto. Domingo 

En el tema anterior decíamos que el mejor regalo de Santo Domingo al mundo es 
su Orden de Predicadores, en sentido ampliado es su Familia Dominicana. ¿Orden 
de Predicadores o Familia Dominicana?, ¿Cuáles sus puntos de encuentro? En el 
Capítulo de Frailes de Providence en el año 2001, en numero VIII de sus actas, en 
los números del 406 al 423. (El texto total esta en el apéndice 2 de esta obra). Dice: 
 

415. El nombre de ―Orden de Predicadores‖ designa orgánicamente a las personas 
convocadas por el Espíritu Santo, cuyo modo de vida, confirmado por la Iglesia, deriva del 
carisma particular dado a Santo Domingo. El nombre de ―Familia Dominicana‖ evoca el 
acercamiento mutuo hacia una mayor unidad de todos los llamados por el mismo Espíritu 
a participar de diferentes modos de este carisma. En etapas históricas distintas y sucesivas 
ambas constituyen un proceso homogéneo y sin fisuras. Todos en la Familia Dominicana 
nos sentimos unidos, hermanados, por la única misión de la predicación ―de la palabra de 
Dios, propagando por el mundo el nombre de nuestro Señor Jesucristo‖ (LCO 1,1) según el 
talante de Domingo. 
 

416. En el transcurso del tiempo nacen del mismo tronco de la Orden nuevas agrupaciones 
con sus proyectos de vida y misión, inspirados en los rasgos característicos del carisma 
dominicano, y adquieren formas jurídicas distintas, de acuerdo a la época. En la 
actualidad: 
 

1. Los Frailes prometen obediencia al Maestro de la Orden ―conforme a las leyes de los 
Predicadores‖ [LCO 17,II]; las Monjas hacen profesión al Maestro de la Orden [LCO 143] y 
están unidas a los frailes en un sentido espiritual. Su relación jurídica con la Orden está 



78 

 

expresada en sus propias Constituciones [LCM]. Los Laicos ―se incorporan a la Orden‖ 
(Regla de las Fraternidades Seglares de Santo Domingo, 2) en las Fraternidades Seglares 
de Santo Domingo, hacen su promesa al Maestro de la Orden, y siguen la ―Regla de las 
Fraternidades Seglares de Santo Domingo‖ [FCDL] aprobada por la Iglesia. De modo 
semejante, Las Fraternidades Sacerdotales Dominicanas procuran ―informar su vida y su 
ministerio con el espíritu de Santo Domingo‖ [LCO 149,II]. 
 

2. Las Hermanas de las distintas Congregaciones Dominicanas, tan numerosas en nuestra 
Familia, participan de la misión y del carisma de la Orden a través de la riqueza de sus 
carismas congregacionales, aunque no tengan un vínculo jurídico directo con el Maestro de 
la Orden. Son Congregaciones agregadas a la Orden por el Maestro de la Orden, 
conservan su total autonomía y pueden proponer al Capítulo General de los frailes sus 
deseos y sugerencias referentes a la Familia Dominicana [CIC 580; Cf LCO 415,III]. Los 
Institutos Seculares, agregados a la Orden ―abrazan la profesión de los consejos evangélicos 
en el mundo, según el espíritu de Santo Domingo‖ [LCO 147]. 
 

3. Las Asociaciones señaladas en LCO (152 y apéndice 4), los nuevos grupos que pueden ser 
reconocidos por los Capítulos Provinciales de los frailes o por los priores Provinciales con sus 
Consejos (Ávila, 89) o por las Prioras Generales de las Congregaciones de Hermanas (CIC 
303; Bolonia, 173), los integrantes de los diferentes grupos del Movimiento Juvenil 
Dominicano y muchas otras personas que, sin ningún tipo de compromiso formal, 
participan y colaboran de diversos modos con la misión de la Orden. Nuestra Familia ha 
sido siempre una casa abierta que acoge sin cesar a nuevos miembros, por eso el Capítulo 
de Bolonia afirmaba que la Familia Dominicana puede ser considerada como un 
movimiento abierto a nuevas formas de vida y misión. 
 

417. La ―Orden de Predicadores‖, está configurada por aquellos que, mediante la 
profesión (para los que siguen los consejos evangélicos, las monjas, los frailes) o las 
promesas (para los miembros de las fraternidades laicales y sacerdotales que se 
comprometer a un modo de vida evangélico adaptado a su condición) hechas al 
Maestro, se integran a la Orden (Cf. CIC 303 y 614; LCO 142 y 149; LCM 1, *2; RFLSD, 
2). Su incorporación a la Orden implica el compromiso permanente de vivir el estilo 
peculiar de su vida dominicana, aprobado por la Iglesia, que tiene a Domingo como 
modelo ejemplar. 
 

419. Si el término Orden expresa más bien una organización jurídica precisa, la imagen de 
Familia evoca la experiencia de una pertenencia mutua, por la que nos reconocemos y nos 
apoyamos mutuamente como hermanas y hermanos todos los que reconocemos a Santo 
Domingo como Padre común. Integrada en las Constituciones por el Capítulo General de 
1968 (LCO 1,IX), esta imagen refleja una realidad antigua que quiere ser vivida de un 
modo nuevo. Pone de manifiesto la comunión fraterna entre las distintas ramas y la 
conciencia de que esta realidad implica vínculos profundos entre nosotros y actitudes 
concretas de complementariedad y colaboración, de respeto mutuo e igualdad de 
dignidad, en la diversidad y peculiaridad de cada rama. Estas diferencias surgen de las 
urgencias de nuestra misión, que exige servicios diversos y complementarios (Quezón City) 
 

420. El Maestro de la Orden, como sucesor de Santo Domingo al frente de la Orden, 
ocupa un lugar fundamental dentro de la Familia Dominicana, como ―principio y signo de 
unidad‖. No obstante, ―si bien el Maestro de la Orden juega el mismo papel con todas las 



79 

 

ramas al promover la fidelidad al espíritu de Santo Domingo, hay que tener en cuenta 
que su relación con ellas es de orden y grado diferente‖ (Bolonia. 146). 
 

Por eso en esta nueva edición ya hablamos de Familia Dominicana y Orden de 
Santo Domingo en el mismo sentido, el Capítulo de Providence 2001 y la Asamblea 
Mundial de Familia Dominicana 2000, nos aportan elementos para hacerlo así, 
superando confusiones que se dieron en el pasado. Aunque ya en el Capitulo de 
México en el Proemio de la Comisión de Familia Dominicana, en el número 116 dice 
 

―La Familia Dominicana tiene sus raíces en el proyecto y en la práctica del mismo Santo 
Domingo. Las investigaciones de nuestros historiadores hacen resaltar que, al lado de la 
fundación de las monjas de Prouille (1207) y de la Orden de los Frailes (1215), laicos, e 
incluso matrimonios, se entregan ya en 1207 «ellos y sus bienes, a Dios, a la Beata Mana, a 
todos los Santos, a la Santa Predicación, y también a Dominus Domingo de Osma y a 
todos los frailes y hermanas que son hoy o que serán en el futuro» (Monumenta  
Diplomática S.Dominicin, ed. J.W Koudelka, O.P. vo1.25, p.15-16, Roma, 1966).‖ 
 

Varios documentos de la época hablan de la naciente Orden como ~Ordo Praedicationis», 
lo cual parece englobar, tanto a laicos y hermanas como a frailes, en una misma y única 
pertenencia para una sola y misma misión (Cf.Pau1-Antonin Amargier,O.P. Marseille, 
1990).  
 

LOS INICIOS 
La Orden de Predicadores es una Orden mendicante que nace en Europa en el 
siglo XIII. Se nos conoce como Dominicos. Y aunque una etimología apócrifa 
atribuye el nombre  a la expresión "Domini Canis", es decir los canes guardianes del 
Señor, en realidad se considera que deriva del nombre de Santo Domingo 
(Dominicus, en latín). Su hábito es blanco con capa negra, y su escudo es una cruz 
semejante a la cruz Griega de Calatrava, pero en blanco y negro. Aunque otra 
teoría es que en el escudo heráldico de los Guzmán, en la parte superior hay una 
flor de Lis y por ello esta cruz esta un poco alisada en las puntas. El lema de la 
Orden es Laudare, Benedicere, Praedicare (Alabar, bendecir y predicar). 
 

En esencia Fray Domingo inicia trabajando con Monjas, Frailes y Laicos a quienes 
El mismo les recibe el compromiso de su ingreso a la Orden, ellos constituyen esa 
naciente comunidad dominicana, aunque el concepto de Familia será más tarde.  El 
término de Familia Dominicana se empieza a acuñar en 1968 en el Capítulo de 
River Forest (Chicago), y continua en el Capítulo de Tallaght (Irlanda) en 1971, en 
donde se promueve la creación de secretariados de Familia Dominicana; Ya en 
1974 en el Capitulo de Maddona del Arco, se nombra un Promotor General de la 
Familia Dominicana. Y continúa hasta llegar a la Asamblea Mundial de la Familia 
Dominicana en el año 2000 en Manila Filipinas. Pero nos es claro que el Fundador 
desde el inicio ya trabajaba con Frailes, Religiosas y Laicos como parte de su 
misión, ha sido todo un proceso ir haciendo realidad una Familia Dominicana sólida, 
unida y organizada de tal forma que tenga una representación internacional. 
 

Esta Familia está formada por Frailes (ya sean sacerdotes o hermanos), Religiosas 
de vida apostólica (hermanas) o de vida contemplativa (monjas), Laicos Dominicos 
que dependen directamente del Maestro de la Orden y viven de acuerdo a los 



80 

 

Estatutos de Montreal. Y que están canónicamente vinculados por la Iglesia bajo el 
rubro de Laicos de Ordenes religiosas.  
 

Existen también los laicos asociados a la Orden por frailes o a través de 
congregaciones religiosas, se llaman así porque se insertan a la vida de la Orden a 
través de ellos y ellas, pero con algunas variantes; Por ejemplo no hacen un 
compromiso para toda la vida y les rigen solo los siete primeros puntos de la 
Constitución Fundamental, ellos generan sus estatutos que son revisados por el 
Consejo de Familia Dominicana de cada país, para verificar la sintonía al carisma 
de la Orden. Y su vinculación no es canónica como en el laicado tradicional.  
 

Existen Institutos Seculares y Fraternidades sacerdotales. Un movimiento Juvenil 
Dominicano, un Voluntariado Internacional para misiones, hay organizaciones de 
derechos humanos y cofradías como la del rosario. Todos constituimos lo que 
llamamos la Familia Dominicana, estamos presentes en mas de 90 países, nuestra 
misión a través de la historia ha sido importante, hay muchos testimonios del 
servicio que han dado a la Iglesia y a la humanidad.  
 

UN POCO DE HISTORIA 
Fray Domingo, como ya lo comentamos en el capitulo anterior, inició todo un 
proyecto para responder a las necesidades de su época, a consecuencia de lo que 
contempló en sus viajes. De ahí el concepto de la Santa Predicación.  
 

Junto a Fray Domingo existieron unos hombres, unos primeros hombres que 
creyeron en su idea cuando no había nada, son quienes viven la primera 
experiencia de un proyecto audaz y novedoso, fueron en un principio mas amigos y 
compañeros de fray Domingo, y junto con el vivieron la experiencia fundacional y de 
desarrollo. La historia nos habla de un grupo de dieciséis hombres ilusionados. 
Franceses, Españoles, un Inglés y un Portugués. A ellos les toca madurar con 
Domingo el proyecto. Oraban, convivían y estudiaban. La actitud visionaria de Fray 
Domingo, hizo que involucrara a algunas mujeres en la oración por la misión, lo que, 
como hemos dicho serán con el tiempo las Religiosas de vida contemplativa 
Monjas), y desde el inicio recibe el compromiso de laicos, de esta forma estaba 
configurándose lo que hoy conocemos como la Familia Dominicana. 
 

El sacerdote Guillermo Claret, conoció a Domingo en 1206, cuando este predicaba 
en el sur de Francia para combatir la herejía Cátara; seguramente Domingo le 
compartió su idea de construir un convento en Prulla, porque el le ofreció sus bienes 
para llevar a cabo tal fundación. En 1214 es parte del primer grupo de frailes 
predicadores y participó en el acto fundacional.  

Mateo de Francia alumno de la universidad de Paris, conoce a Domingo y se le 
une en 1215, en 1217 participa en la dispersión de los frailes que Domingo decidió 
para enviarlos a lugares importantes de la cultura en otros países, para así iniciar el 
crecimiento de la Orden. Mateo fue enviado a Paris; ahí funda el convento de 
Santiago, en donde enseñó teología y en 1221 es nombrado provincial de Francia. 

El francés Bertrán Garriga se une en 1214, ayuda donando un terreno para un 
futuro convento en Toulouse, en la dispersión fue enviado a Paris, de ahí es 



81 

 

reenviado a Bolonia en 1218. En 1221 fue primer provincial de Provenza y participó 
en el Capitulo de la Orden de 1222, en donde Jordan de Sajonia fue electo maestro 
de la Orden (primer sucesor de Sto. Domingo). Viaje con Fray Domingo en varias 
ocasiones, Testigo de varios eventos importantes, hombre de gran santidad.  

Tomas de Tolosa se une a Domingo junto con Pedro Seila en 1215, fue fundador 
ahí mismo en Francia del primer convento en Francia.  

Pedro Seila hombre rico de Tolosa, se une a Domingo en 1215, ofreció su casa y 
sus bienes para fundar el primer convento de la Orden, que se erigió precisamente 
en su casa. Solía decir que la Orden no lo había recibido como a todos, sino que el 
había recibido a la Orden en su casa. Cuando se da la dispersión el permanece en 
Tolosa y en 1220 fue enviado a fundar en Limoges del cual fue prior, participo en el 
Capitulo de 1222. Su compromiso lo recibió directamente Santo Domingo. 

Esteban de Metz conoció a Domingo y se le unió en 1213, participo en el acto 
fundacional de 1216, en donde adoptaron la Regla de vida de San Agustín, en 1217 
acompañó a Domingo a Roma a fundar en esa ciudad el convento de San Sixto y 
en 1220 fue enviado a fundar en Metz.  

Noel de Prulla, en la predicación contra la herejía Catara conoce a Domingo, 
(1212) se une al proyecto y se convierte en el administrador espiritual de Prulla, 
colaborador de Domingo, participa en el Capitulo Fundacional de la Orden 1216.  

Oderico de Normandía no fue clérigo, se dice fue el primer hermano cooperador, 
se incorpora hacia 1216. 

Manes Guzmán, El hermano de Domingo, estaba con una responsabilidad en el 
convento de Gumiel de Izan, y que al saber de la fundación de la Orden, renuncia al 
cargo e ingresa a la Orden en 1217. En la dispersión fue enviado a Paris, en 1219 
viaja a Madrid para animar la vida regular de un grupo de Monjas.  

Domingo de Segovia, fue canónigo en Osma junto con Domingo, se une a la 
predicación en el sur de Francia y en 1217 le encomienda Fray Domingo junto con 

Miguel de Ucero, quien era  canónigo junto Domingo, la predicación de España, 
prior de Segovia, en 1222 elegido provincial de Normandía.  

Suero Gómez, portugués, viaja a Francia y conoce a Domingo y forma parte de los 
primeros Predicadores en 1217, enviado a España y Portugal, asistió al Capitulo 
electivo de 1222.  

Miguel de Fabra ingresa en 1217, enviado a Paris en la dispersión, profesor en 
Teología, fue el primer Lector de la Orden, hombre culto e inteligente, funda los 
conventos de Valencia y Mallorca.  

Juan de Navarra se une a Domingo en 1215, enviado a estudiar a Paris en 1217 y 
es incorporado a la fundación de Bolonia en 1218.  

Pedro de Madrid, también Canónigo, compañero de Domingo, le acompañó a en 
la predicación en el sur de Francia, fundó el primer convento en Madrid.  
 

Todos ellos son los colaboradores iniciales, son quienes recibieron el primer aliento 
del Espíritu, los cofundadores de la Orden, hombres apostólicos, valientes, 
intrépidos, orantes, predicadores, tres profesores, cuatro priores provinciales y cinco 
son beatificados posteriormente por su vida ejemplar. 
 



82 

 

Domingo y sus compañeros discutieron seriamente sobre la fundación de la Orden, 
durante los años 1213 y 1214 en Fanjeaux. Fulco el Obispo de Toulouse les había 
dado previamente la aprobación como hermandad de predicadores para su 
Diócesis. Poco después el Obispo les dio la Iglesia de San Román. Y la 
confirmación Papal se obtiene cuando Domingo y el Obispo Fulco fueron al IV 
Concilio de Letrán que inicia por 1215. En esa época en la Agenda del Concilio se 
prohibía la fundación de nuevas Órdenes religiosas, el Papa Inocencio les aconsejó 
escoger una regla ya existente, Domingo y sus frailes escogieron la Regla de vida 
de San Agustín y la completaron con estatutos propios en 1216. Y lograron una 
primera autorización un 22 de diciembre de 1216. Por este formulario ya el Papa 
Honorio III ―concedía‖ a Domingo y sus frailes, como concedía a otros, el permiso 
de predicar en una Iglesia local, la de Tolosa y por unos motivos concretos. Pero ya 
mas adelante el 21 de enero de 1217, la Orden de Predicadores, más que una 
autorización, recibe el mandato (no la concesión) de ir a Predicar. Significa que por 
el hecho de ser dominico, se tiene el encargo de predicar. (de está última información 
deseo dar los créditos al cronista del Capitulo 2010, Fr. Martín Gelabert OP) 
 

El 15 de Agosto de 1217, fiesta de la anunciación de María, Fray Domingo envió a 
siete frailes a Paris a estudiar,  predicar y fundar un convento, 4 a España, 3 se 
quedaron en Toulouse y 2 en Prulla para ayudar a las monjas. Domingo permaneció 
en la región hasta el 13 de diciembre en que partió hacia Roma. A su paso por 
Milán y Bolonia preparó esas futuras fundaciones. Desde diciembre hasta mediados 
de mayo estuvo en Roma tratando asuntos de la Orden, predicando y consiguiendo 
cartas de recomendación para los diversos obispos de los lugares a los que 
llegaban sus frailes, Así se erigen conventos en Francia, Alemania, España e Italia. 
 

En Roma admitió a Reginaldo de Orleans, hombre con magnetismo y elocuente 
predicador, gozaba de fama como profesor, se dice que cuando Reginaldo enfermó 
gravemente, la Virgen lo sana a petición de Domingo. Fray Reginaldo es enviado a 
Bolonia a presidir la nueva fundación. En mayo de 1218 Domingo abandona Roma 
y comienza visitas en toda Italia, el sur de Francia, España, Paris y Bolonia, ganó a 
su paso, muchas vocaciones, fundó casas nuevas en Bolonia, Lyon, Segovia, 
Montpellier, Bayona, Limoges, Reims y Metz. En París encuentra a 30 religiosos, 
excelentes estudiosos y Predicadores, ahí conoce a Jordán de Sajonia (quien seria 
su sucesor). Vio crecer su fundación en Bolonia de forma impresionante bajo la 
dirección de Reginaldo.  
 

Un 17 de mayo en 1220, Domingo de Pentecostés, convoca a una importante 
reunión de frailes, lo que vendrá a ser posteriormente el 1er Capítulo de la Orden; 
ya desde esas fechas, el Capítulo con representación de todas las provincias, es 
instancia de gobierno de la Orden, allí se revisa lo hecho y se proyecta lo que sigue, 
y cuando corresponde se elige al Maestro de la Orden. Esta Orden tiene siempre la 
posibilidad de hacerse y rehacerse cuando así lo necesite, siempre de forma 
democrática.  Es de las pocas Órdenes religiosas que no necesitan autorización de 
la Iglesia para ratificar a quien elegimos como Maestro de la Orden. Pues bien en 
este Capitulo de 1220 Fray  Domingo renuncia; pero no se lo aceptan y deberá 
continuar. En esta reunión surgen dos elementos importantes, El concepto de 
Capítulo y el de Maestro de la Orden. En ese evento se agregó un prólogo a las 



83 

 

Constituciones, concediendo a los superiores el poder de otorgar dispensas. Buscó 
dar armonía a la Misión y el impulso del estudio por encima de otros deberes. 
 

Reginaldo vuelve a enfermar y muere, un golpe para la creciente Bolonia. La misión 
sufrió otra baja cuando los Albigenses asesinaron a Pedro de Castelnau, generó por 
parte del Papa violencia que no sirvió de mucho. Domingo fortaleció la idea de la 
Predicación como respuesta. Además vio en los Cátaros que además de instruidos 
en las escrituras y que predicaban de forma convincente, eran austeros en su vestir 
y vivir. Domingo fundó casas en ciudades con universidades, buscado que sus 
frailes tuvieran acceso a espacios de preparación, Palencia, Oxford, Bolonia y 
Montpellier, también buscaba, vocaciones universitarias para su naciente Orden. 
 

El 30 de mayo de 1221 realiza un 2do Capitulo, aun bajo la presencia de Fray 
Domingo se formaliza el concepto de democracia y colegialidad. Domingo dio 
libertad confiando en la buena voluntad de sus frailes. La confianza se convierte en 
el hilo conductor entre la vida de la Orden y su gobierno. Se organiza la Orden en 
Europa en ocho Provincias y envió Frailes a Hungría, Polonia e Inglaterra. 
 

Bolonia era una fundación del mismo Domingo, que había crecido con Reginaldo de 
Orleans, a la muerte de este Fray Domingo la toma como su responsabilidad, y la 
impulsará y acompañará hasta un 6 de Agosto de 1221, cuando muere el fundador. 
Para ese momento había cerca de veinte conventos y trescientos religiosos. 
  

A la muerte de Domingo se reúnen en Capitulo y eligen a Jordán de Sajonia, quien 
da un impresionante impulso a la Orden, no solo en la estructura y apertura de mas 
casas y conventos, sino que aumenta las vocaciones, mas de mil novicios entre 
1222 y 1237 (su período de gobierno), aunque la expansión es entre 1221 y 1303. 
Humberto de Romans (otro maestro de la Orden) en una carta al Rey Luis IX de 
Francia en 1256, habla de doce mil seiscientos frailes. En 1277 ya son 12 provincias 
y 404 conventos, Para 1303, 18 provincias y quinientos noventa conventos. En 1358 
son seiscientos treinta conventos. De 4 monasterios de monjas en la época de Fray 
Domingo (Prulla, San Sixto, Madrid y San Esteban), en 1277 ya eran 158, en 1277 
eran ciento cuarenta y uno, y para 1303, ciento cincuenta y siete. 
 

La historia habla de una Orden muy activa, que combinaba la acción apostólica con 
la oración contemplativa. Los cinco primeros sucesores de Domingo, Jordan de 
Sajonia (1222-1237), Raimundo de Penafort (1238-1240), Juan de Wildeshausen (1241-
1252), Humberto de Romans (1254-1263) y Juan de Vercelli (1264-1283), todos fueron 
hombres de vida santa y de impulso apostólico. 
 

LA MISIÓN DE LA FAMILIA DOMINICANA 
Como podemos ver, desde nuestro nacimiento hemos sido una Orden al servicio de 
la Predicación y la búsqueda de la verdad, para compartir con todos el Evangelio. 
Es lo que lleva a Domingo y sus primeros frailes a congregarse en una comunidad 
orientada a la Predicación. Esto nos da ciertas características adicionales como: la 
itinerancia misionera, el compromiso de la formación seria y permanente, y la 
búsqueda de espacios de predicación para nuestra presencia en la sociedad, 
insertados en la cultura. Pero matizada por una imprescindible sencillez.  
 



84 

 

DIOS ES DISCRETO Y SENCILLO 
Cuando se estudia a Dios descubrimos que es discreto. Domingo invitó siempre a 
cultivar, mantener y procurar la sencillez y la humildad, a no olvidar que una vida de 
Evangelio nos lleva a la libertad que transpira aquel, que no depende del tener y del 
poder. Sto. Domingo en sus primeras incursiones es testigo de ello, algunos 
Obispos en su intención de apoyar el proyecto de la predicación, llegaron con sus 
carruajes y sirvientes, y eso no dio resultado, Fray Domingo insistía en la sencillez, 
era necesario dejar todo eso para ser aceptado y recibido por los demás. Descubrir 
la verdad no nos da la posibilidad de poseerla, ni nos hace más. La gente desea ser 
transformada, y que su vida se vea enriquecida por la presencia de Dios. 
 

Nosotros mismos hoy, en esta Orden habría que preguntarnos que tendremos que 
dejar hoy nosotros, para poder ser escuchados en la sociedad. La gente es muy 
sensible a percibir la vida y el testimonio, estos serán el ejemplo que de nosotros 
vean. El objetivo es que conozcamos y vivamos el Evangelio, y nuestra lucha diaria 
por ser fieles a la Palabra de Dios. Y en consecuencia nuestra vida se llenará de 
esa sencillez, de esa libertad, de esa esperanza y de esa confianza en Dios. 
Entonces si y solo así, podremos transformar a sociedades enteras. 
 

Nuestro trabajo debe ser muy cercano a los hombres y mujeres, en medio de las  
ciudades, buscando nuestra presencia en Universidades y núcleos científicos, en 
los medios artísticos y culturales, en las familias, en el campo, en los barrios, y en 
todos esos sitios en donde tanta falta hace. Muchos Dominicos han acompañado a 
la Iglesia en momentos cruciales, escribiendo, asesorando o a cargo de la 
formación y la investigación Teológica (el estudio acerca de Dios). Pero para 
compartir y dialogar con el mundo, hay que prepararse, lo que implica no solo el leer 
y estudiar, hay también que analizar la realidad y confrontarla con el Evangelio, 
quizá ahí esté la diferencia entre el solo ver, y el aprender a contemplar. 
 

Hay que hacer Teología y atreverse a pensar distinto, surcar por caminos de ideas 
aparentemente diferentes, pero que con el tiempo formarán parte del hallazgo 
teológico de la Iglesia. Algunos Dominicos han pagado el precio, les han impuesto 
el silencio temporal y a otros mas les costo la vida. Buscar la verdad y ―decir la 
verdad‖, siempre irrumpe en los espacios de confort y atenta contra intereses 
establecidos. Por ello, si vemos que pasa mucho tiempo y nuestra Iglesia no es 
cuestionada, seguramente es el momento de revisar nuestra fidelidad al Evangelio. 
 

LA BUSQUEDA DE LA VERDAD En la historia de nuestra Orden, hay una 

constante presencia de dominicos dedicados al estudio en la búsqueda de la 
verdad, nuestra formación desde tiempos de Sto. Domingo es prioridad. En el 
campo de la investigación somos fundadores de institutos de gran relevancia como 
la escuela Bíblica de Jerusalén, El Angélico, el Centro Pedro de Córdoba. Es 
tradicional la presencia de Dominicos en diversas Universidades del mundo. 
 

NUESTRA APORTACION EN LOS ESPACIOS DE JUSTICIA Y PAZ 
―Todo cuando lo hiciste por estos los mas pequeños, lo hiciste por mi.‖ fue voluntad 
de Jesús estar en los mas necesitados y en los que mas sufren, pero también en 



85 

 

quienes padecen las injusticias, esos que no tienen voz en la sociedad, los 
marginados y los pobres entre los mas pobres, todos llevan dentro a un Jesús que 
vive en ellos y sus carencias, y en ese ser victimas de la injusticia que pasa por 
encima de su dignidad. En el Evangelio de Mateo (Mt 25:31), está una parábola en 
donde el criterio de salvación lo marca Jesús en la disyuntiva de hacer o no hacer 
algo por los que tienen, hambre, sed, por los que están enfermos o presos.  
 

Y ante tanta injusticia, la única respuesta que seguramente a Dios no le gustaría 
escuchar, es la de Caín. Cuando Dios le pregunta a Caín, ¿Qué has hecho de tu 
hermano? Y el contesta ¿Qué acaso soy yo el guardián de mi hermano?  Para la 
Orden de Santo Domingo si somos, no precisamente guardianes, pero si los 
cercanos hermanos que vamos en busca de atender las necesidades de los mas 
pobres y olvidados de la sociedad. En este terreno ha sido fundamental nuestra 
aportación en los campos de los Derechos Humanos.  
 

Dominicos como Fray Francisco de Vitoria (Padre de los Derechos Humanos), 
impactaron la sociedad con sus reflexiones desde Salamanca. Y en América, en la 
conquista, fueron muchos los Dominicos que arriesgaron su vida por defender a los 
naturales que eran tratados como esclavos, su lucha se realizó a todo nivel. 
 

No solo urgía una defensa directa al problema en la recién descubierta América, 
sino que reclamaba una denuncia con voz alzada hacia la sociedad por el abuso. Y 
a nivel Teológico se requería de argumentos que desde de la verdad revelada 
llevasen al Papa los fundamentos que permitieron su veredicto a favor de quienes 
habían sido víctimas de la injusticia, al no considerarles personas en su momento.  
 

Ese trabajo facilitó las posiciones que ejercieron presión ante el Rey. Y aquí, 
enfrente de las minas y las encomiendas, el fructífero trabajo de denuncia de 
muchos frailes dominicos, llamó la atención al desarrollo de la conciencia. El célebre 
Sermón de Antón de Montesinos es una clara muestra del valor y la convicción. 
  
Sería muy larga la lista de Dominicos como Fray Bartolomé de las Casas, Minaya, 
Pedro de Córdoba y mas con esa tarea en todo el mundo, los hay también en otros 
continentes y en otras fechas, los mártires de Viet-nam, los mártires de Japón, los 
mártires de Inglaterra y otros mas en Europa del Este, etc. Actualmente seguimos 
presentes en la lucha, cada año se suman a la lista de perseguidos y a veces 
asesinados, frailes, religiosas y laicos. Pero creemos en la lucha por los Derechos 
Humanos en todo el mundo. En México está El Centro de derechos humanos Fray 
Francisco de Vitoria y en Chiapas el Centro Bartolomé de las Casas, en Chihuahua 
la Casa del Migrante, y agrupaciones en las que participan frailes, religiosas y laicos 
a nivel mundial, hay una clara presencia de nuestra Orden en zonas difíciles y en 
conflicto, tanto en África, Asia y América Latina, etc. 
 

NUESTRA DEVOCION POR MARIA 
Seria imposible entender a los Dominicos sin María, Los Frailes Blancos de la 
Virgen eran llamados los primeros frailes. Siempre hemos sido  plenos en nuestra 
devoción y amor por María, algo que data desde el inicio. María siempre aparecerá 



86 

 

en nuestra vida y en la historia de la Orden. Por ello en las comunidades de 
Dominicos se fue gestando el rezo del Rosario y el Canto de la Salve.  
 

La tradición cuenta que María le entregó el Rosario a nuestro fundador. Y más allá 
del relato generoso, es gráficamente un fiel reflejo de lo que la gente había 
percibido de nuestra devoción Mariana. Este rezo lo encontramos como una 
evolución del rezo del salterio y otras prácticas. El objetivo importante del Rosario 
es la reflexión de momentos claves en la vida de la Fe. (Que aparecen bajo el 
nombre de misterios), a los que siempre el Ave María, el Padre nuestro y el Gloria. 
Domingo inteligentemente utiliza esto, como una forma más de predicación. 
     

LA ORACION 
Dicen que nuestro fundador pasaba las noches orando, pidiendo a Dios por los 
hombres y se llenaba de Dios, al otro día salía a Predicar es decir a hablarle a los 
hombres acerca de Dios, siempre lo daba a conocer. Por ello decimos que Domingo 
de Guzmán ―Hablaba de Dios o hablaba con Dios‖. Por ello una vida de Oración es 
la que ha acompañado a miles de Dominicos en la historia. La creación de las 
Monjas Dominicas, obedece a la necesidad de que un grupo de mujeres estuviese 
orando constantemente para pedir a Dios por el éxito de la Predicación. Domingo en 
su biografía nos permite ver, que su confianza en la Oración es lo que hace que su 
trabajo se transformase en la impresionante empresa ―La Santa Predicación‖. 
 

COMO SE ORGANIZA LA ORDEN 
Actualmente estamos organizados en Provincias, hay países que solo tienen una 
Provincia como México, pero hay otros que llegan a tener hasta 6 como Italia, en 
cada provincia se busca que haya presencia de la Familia Dominicana, ya sea a 
través de Monjas, Frailes Laicos y religiosas de vida apostólica. Todos estamos 
vinculados con el Maestro de la Orden, sucesor de Sto. Domingo y signo de Unidad 
de todos los Dominicos. A quien se le elige democráticamente por un período de 
nueve años. El término de Maestro de la Orden, lo ostenta por vez primera el mismo 
Santo Domingo cuando en su primera reunión es nombrado por todos.  
 

Cada Provincia es gobernada por un consejo Provincial, formado por los frailes que 
sirven y gobiernan cada convento (a cada uno de ellos se les conoce como prior)  y 
de entre ellos eligen a uno a quien llamamos Prior Provincial, quien asume la tarea 
de servir y apoyar a todos en todo su territorio y de representarles a nivel mundial.  
 

Todos los frailes dominicos del mundo son apoyados por el Maestro de la Orden.  
El Maestro de la Orden vive en Roma en una casa de nombre Santa Sabina en 
Roma, cabe aclarar que esa propiedad fue dada a los dominicos en el siglo XII, 
cuando Honorio III después de la autorización les dio una Basílica y una casa. Así 
que Santa Sabina no es ninguna santa dominica. El cronista del Capitulo 2010  
añade a su relato, que este sitio era en donde se reunían cristianos del Siglo V. Así 
que el término de Santa Sabina viene más de una tal Sabina que presta su nombre 
para proteger la propiedad.  
 

Como ya decíamos, a la reunión de los frailes para decisiones de gobierno, se le 
llama ―Capítulo‖, son de carácter democrático, los hay Generales (que atañen a 



87 

 

todo el mundo) o Provinciales a nivel local. Su duración es de aproximadamente 
tres semanas. Cada Capitulo deja como legado las Actas del Capítulo, en donde 
queda escrito el trabajo realizado y sus conclusiones (lo que podemos consultar). 
Desde antes del Capitulo se definen los temas a tratar y se generan las comisiones 
de trabajo, es decir quienes van a trabajar en cada comisión durante el Capítulo. 
Cada tema se convertirá en un documento de las actas finales del Capitulo.  
 

Las comisiones trabajan de forma independiente con sus propuestas, y las 
presentan al Pleno de la asamblea (en donde participan todos) para ser votadas, 
garantizando así el carácter democrático. En dicho Pleno son aceptadas, 
enmendadas o rechazadas, cuando se les regresan llevan sugerencias, y vuelven a 
trabajarse en la respectiva comisión, para regresar nuevamente al pleno hasta que 
sean aceptadas y ya formar parte del documento final. En este término de Capítulo 
me detengo un poco para resaltar su importancia también como referencia, porque 
a lo largo de este curso elemental encontrarán algunas notas que dicen ―Capitulo 
de‖ y a continuación el nombre de una ciudad, y quizá el año; por ejemplo Capitulo 
de México, Capitulo de Ávila, Capítulo de Roma 2010 etc. Significa que en el 
Capitulo referido, es donde se hizo tal o cual cambio o propuesta. Los Capítulos 
Generales se realizan cada tres años y allí se toman decisiones que definen el 
rumbo de la Orden. Cada nueve años una de esas reuniones se considera electiva, 
porque es cuando se elije a un nuevo Maestro de la Orden. Quien es responsable 
de ejecutar lo que el Capítulo ordena, es decir que el Gobierno recae en los 
responsables de cada Provincia reunidos en Asamblea en cada Capítulo.  
 

Estos son Capítulos de frailes, en donde se deciden acciones de gobierno de y para 
los Frailes, es común que inviten a religiosas, laicos y Monjas, para participar, solo 
como invitados. En donde tenemos voz y no voto. Las otras ramas tienen también 
sus reuniones o Capítulos de gobierno.  
 

En las reuniones de Familia Dominicana, si participamos todos en igualdad de 
circunstancias. Se tienen generalmente más encuentros por Provincia o por Región. 
Hasta hoy solo ha existido una a nivel mundial, en el año 2000 en Manila Filipinas, 
en donde participamos representantes de todas las regiones y de todos lo países, 
fue muy enriquecedor y abordamos las necesidades desde una óptica mas global. 
Los Capítulos y reuniones de cada rama de la Familia Dominicana, son 
respetuosamente independientes, cada quien decide su rumbo. En países en donde 
no se ha erigido aun una Provincia, la presencia de la Orden existe por una figura 
que se llama Vicariato, apoyado y fortalecido por alguna otra Provincia existente.  
Nuestras Monjas (religiosas de vida Contemplativa) nacieron con Santo Domingo, 
por lo que no hablan de alguna fundadora en especial, es el mismo Sto. Domingo 
quien las forma, viven en Conventos y se agrupan en diversas comunidades 
repartidas en todo el mundo. Su oración les da una confianza plena en Dios, solo 
Dios les basta y han realizado proezas que la razón a veces no puede explicar. 
Hacen su profesión y obediencia al Maestro de la Orden. 
 

Las Religiosas de vida apostólica se constituyen de manera independiente en 
Congregaciones, creadas por religiosas a quien llaman Madre Fundadora, cada una 
con su propia legislación, carisma y presencia. Sus casas y provincias tienen una 



88 

 

Superiora. Cada congregación asume un carácter apostólico distinto. Trabajan en 
organizaciones mundiales y se suman con su presencia en familia dominicana. En 
algún momento fueron laicas que pasaron de la vida secular a la vida regular.  
 

Los Laicos tenemos en cada país o provincia la oportunidad de constituirnos en 
comunidades, con una autonomía que nos permite trabajar con libertad, Tenemos 
una Constitución Fundamental, y nos organizamos buscando una mejor  
coordinación entre nosotros y una representatividad diferente en la Orden.  
 

ORGANISMOS VARIOS 
Para responder a diferentes necesidades, en la Orden se han generado 
Organismos que se entrelazan a lo largo y ancho del mundo. Agrupaciones que 
reúnen a diversos grupos de Dominicos de una región para trabajar en común. Por 
Ejemplo en America Latina los Frailes se organizan desde 1971 en un organismo 
llamado CIDALC (Conferencia Interprovincial de America Latina y el Caribe). 
 

En 1995 se crea DSI (Dominican Sisters International), que representa a 154 
congregaciones de hermanas religiosas dominicas de vida apostólica, de 111 
países, su similar en América Latina y el Caribe, desde 1974 se llama CODALC 
(Confederación de Hermanas Dominicas de America Latina y el Caribe).  
 

Para los Laicos ya existe el Consejo Internacional de Fraternidades Laicas 
Dominicanas (ICLDF), que coordina a los Laicos del mundo entero, a través de sus 
organismos regionales: el Consejo Africano de las Fraternidades Laicales (ACLDF), 
en Asia Pacifico (APCLD), en Europa (ECLDF), en Norteamérica el Consejo 
Interprovincial del Laicado Dominicano (DLIPC) y en América Latina el Consejo de 
las Fraternidades Laicas de America Latina y el Caribe (COFALC), y de este último 
ya existen tres organismos de Laicos que operan en esta América Latina por 
regiones geográficas, México, Centroamérica y El caribe que se ha denominado 
CARMEXCA. La región del Cono Sur, y la región de Los Países Bolivarianos. 
 

Hay organismos que agrupan a las diversas entidades en un país como en México 
CONAFADOM es el Consejo Nacional de la Familia Dominicana y ahí trabajan 
frailes, monjas, religiosas y laicos en diversos proyectos comunes. 
 

Para las Monjas, existe ya una Comisión Internacional de Monjas, y en México 
desde hace ya muchos años hay una Federación de Monjas que une a todas en un 
organismo común. Otro movimiento importante es El Voluntariado Internacional DVI 
(Dominican Volunteers International), este arranca en el 1er encuentro Mundial de la 
Familia Dominicana en Manila en el año 2000, y busca poner en contacto personas 
y comunidades de distintos lugares, para poder llevar a cabo la misión de 
Predicación. Con dos comunidades, una que envía y otra que recibe. Permite la 
participación de laicos por un período mínimo de un año en misiones, en la región 
que se necesite, tiene como premisa una formación y una selección previa. 
 

Los Jóvenes también tienen un espacio organizado, desde 1993 el Movimiento 
Juvenil Dominicano Internacional IDYM, que en español conocemos como el MJD. 
El Movimiento Juvenil Dominicano. Hoy es una realidad en muchos países, agrupa 



89 

 

a jóvenes que se organizan de forma independiente, tienen sus propios estatutos y 
un tiempo para pertenecer, forman parte de la Familia Dominicana de cada país 
Justicia y Paz también tiene su organismo internacional IDCJP (International 
Dominican Commission for Justice and Peace) 
 

Fray Domingo, en su espíritu visionario comenzó trabajando con Religiosas, Laicos 
y Frailes. Así que en consecuencia, el sueño de Fray Domingo sería una Orden que 
contenga a todos trabajando en una misma Misión. Así que por muchos años el 
trabajo de muchos Dominicos ha sido integrar nuestra Familia, Margaret Ormond y 
Verónica Rafferty desde las Religiosas, Baltasar Hendriks desde los frailes y 
muchos como Timothy Radcliffe y Damian Byrne desde el gobierno de la Orden, 
han trabajado por dar fuerza, estructura y sentido a  ―La Familia Dominicana‖.  
 

PARA TERMINAR  
La Orden de Dominicos sigue caminando en el tiempo y hoy nos preparamos para 
responder al presente y preparar el futuro, nuestra misión es la misma. La 
Predicación de la Buena Nueva a todos los hombres, con ello buscamos que todos 
los hombres al conocer el mensaje de Jesús puedan transformar su vida hacia la 
verdad porque ese es su camino de Salvación. ―La salvación de todos los hombres‖, 
para eso fue fundada la Orden de los Predicadores, dicha tarea autorizada por la 
Iglesia desde la fundación de la Orden continuará hasta el final de los tiempos.   

 
Material de formación adicional, ¿Qué significa para ti? 
Contemplar la Realidad: Ver 

1) Frailes de Blanco en un templo dominicano, asistiendo a la gente, en 
Eucaristías, en la impartición de sacramentos, formando a la gente, 
dando clases en una Universidad, participando en un programa de 
radio, escribiendo en alguna revista o periódico, participando en 
trabajos de justicia y paz, promoviendo misiones en Chiapas o en 
Oaxaca. ¿Qué significa esto en una sociedad contemporánea? 

 

2)  Monjas de clausura en sus conventos, entregadas al servicio y a la   
 oración, atentas a las necesidades del mundo entero, su oración 
 constante de todo el día apoya los trabajos apostólicos  de todos los  
 dominicos. ¿Tendrá sentido y será importante la oración? 
 

3) Religiosas Dominicas, que trabajan en  hospitales,  escuelas, asilos, 
misiones en zonas marginales. ¿Qué sentido tiene su vida? 

 

4) Laicos Dominicos, cientos de miles de testigos en todo el mundo, 
continuando una Historia de mas de 7 siglos, luces del mundo en medio 
de las sociedades, ejemplos de que Dios puede habitar en su Iglesia. 
¿Qué significan para los millones de bautizados hoy? 

 

5) Todos forman parte de la gran Familia Dominicana. Se reúnen 
frecuentemente, comparten experiencias y planean actividades en 



90 

 

común. Con la misma misión, pero desde diferentes espacios. ¿Tiene 
algo que ver con las primeras comunidades de la Iglesia? 

 

6) La historia de la Iglesia sería otra sin la aportación de las órdenes 
religiosas. Enriquecen y dan nueva vida. La propuesta Dominicana de 
Predicar a todos, una actividad reservada antes solo a los Obispos, 
presenta una aportación a la evangelización. ¿Será importante Hoy? 

 

7) Entender la importancia de la formación y la búsqueda de la verdad 
como respuesta al alejamiento y creación de Sectas ante la ausencia de 
la Iglesia en muchos sectores y el desconocimiento de la fe, de la razón 
de ser y vivir esta religión. ¿que nos dice esto al laicado? 

 

Contemplar el Texto : Pensar 
DE LA NORMATIVA DE LOS DOMINICOS SEGLARES DE MEXICO. 

De la Regla de vida. Nos. 14, 18,19, 20,21 
Del directorio: Nos. 15, 16,18, 19, 26,28 
 
CUESTIONARIO DEL TEMA  LA ORDEN DE SANTO DOMINGO 
1 ¿Quién es el fundador de la Orden de Predicadores? 
2 ¿Quiénes forman la Familia Dominicana? 
3 ¿Cuántos tipos de partencia a la Orden hay para los Laicos? 
4 ¿Cuál es la Misión de los Dominicos? 
5 ¿Qué ha aportado al mundo la Orden de Santo Domingo? 
6 ¿Cómo está organizada la Orden en el mundo? 
7 ¿Cómo se organiza la Orden Seglar? 
8 ¿Qué función realiza el Maestro de la Orden? 
9 ¿Quién es el actual Maestro de la Orden y donde vive? 
10¿Cuál ha sido la aportación de la Orden a la Iglesia? 
11¿Qué ha aportado la Orden en el terreno de la justicia? 
12 ¿Cómo se da la formación en las fraternidades? 
13 ¿Para que son los Textos normativos en los Dominicos Seglares? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



91 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
           
 
 
 
 
 

6 
 

         La compasión y los Dominicos   
 

De todos los elementos que conforman lo que se consideran las bases de la 
Espiritualidad Dominicana, lo que en esencia da sentido a todas, es la Compasión. 
En la definición del diccionario dice: Compasión es el movimiento del alma que nos 
hace sensibles a la necesidad de alguna persona. (Diccionario Larousse). 
 

En el Evangelio encontraremos en varias ocasiones: ―Jesús sintió compasión…‖ la 
compasión es una respuesta generada desde dentro, desde el mismo espíritu que 
nos hace uno con el hermano que sufre, que necesita y que en ese momento llama 
a nuestra atención su realidad. Podríamos pensar que es una virtud o que es un 
don, pero no, aprenderemos y descubriremos que todos somos capaces de 
desarrollarla, pero que también podemos evadirla o ignorarla.  
 

La compasión es el punto desde el cual se puede desencadenar la acción del 
compromiso, como respuesta ante la realidad, es la plataforma de encuentro de dos 
almas: la del que sufre y necesita, y la del que ama, ahí se da el primer encuentro, y 
ese primer contacto esta lo que puede hacer la diferencia entre una relación fría  y 
una relación amorosa y comprometida con el otro.  
 

Pero al igual que en santo Domingo, encontraremos que en la vida de muchos 
dominicos este amor-compasivo, es el motor que nos mueve a realizar la misión y a 
orientar los porqués de lo que hacemos, es lo que nos da la fuerza para buscar la 
verdad en el estudio, contemplarla en la oración, y así dar a los demás algo mas 
que un solo sentir.  



92 

 

La Compasión es involucrarnos en ―el como sienten y viven‖ hombres y mujeres en 
esta sociedad. Esa compasión es la que nos lleva a orar con intensidad para 
llenarnos plenamente de Dios y llevarlo a los demás, y también al platicar con El, 
llevarle las necesidades de todos. La compasión es lo que da el valor para 
comprometernos en trabajos de justicia y paz, y trabajar para resolver carencias, 
injusticias y necesidades hoy, más allá del solo lamento.  
 

Esa Compasión es también lo que provoca nuestra itinerancia, que no es solo un 
concepto geográfico al moverse de un lugar a otro, sino también es poder y saber 
desarraigarse de nuestras ideas, para atrevernos a transitar a través de las 
diferentes ideas y culturas. Es lo que nos permite movernos para comprender y 
escuchar a los que piensan y viven diferente a nosotros.  
 

Es amar a los hermanos, mandato expreso de Jesús, estando comprometidos y 
―cerca de‖, ―sintiendo a‖. Solo con la compasión se puede pasar a realmente vivir 
con el otro, su sentir, es una realidad comprometida con cada persona. 
 

LA CLAVE: UN AMOR REALISTA Y NO SOLO DE DEFINICION 
Sentir compasión, que no es solo lamentarse, solo es posible si existe amor; pero 
un amor que contempla y quiere conocer al otro, que aterriza en soluciones. Y esa 
es la clave, Domingo sabe ver al hombre con amor y con amor puede analizar y 
sentir su realidad, y por amor busca entender los porqués y las causas, del ser en 
concreto y lo que le rodea.  
 

Esto le permite descubrir las necesidades de otra forma, pero no solo las 
espirituales o solo las necesidades materiales, Domingo entiende al hombre como 
un todo y por ello responde de forma integral.  
 

Así como lo hizo en Palencia, cuando Fray Domingo ve y contempla a la gente con 
hambre, provocado por una gran hambruna que azotó la región, y vende lo que 
tenía, O al orar llevando en sus plegarias las necesidades y los errores de otros 
para pedir a Dios su ayuda y su intervención; O cuando se ofrece como rehén ante 
el llanto de una madre a quien tienen a su hijo secuestrado, o en aquel momento en 
que decide salir de las ciudades e internarse en esos lugares poco conocidos e 
inseguros para llevarles a Dios, o al montar todo un proyecto de predicación que 
deberá comenzar por invitar a otros y convencerles de la gran tarea.  
 

SANTO DOMINGO TODO LO HACE POR AMOR 
Santo Domingo lleva en su vida, en cada momento, la esencia del amor despertado 
por esa capacidad de compadecerse. Domingo no bloquea su compasión, sabe que 
es el primer punto de contacto con su hermano. Cuando predica, cuando reparte lo 
que tiene, cuando Ora, cuando organiza su Orden etc. Cada momento de su vida 
esta movida por el amor, en esa capacidad de ―hacerse sensible a la necesidad del 
otro…‖ 
 

En la historia de los Dominicos la compasión se ha hecho vida, solo así se ha 
logrado vivir el carisma plenamente. Es, parafraseando a San Pablo, entender que 
―sin caridad no soy nada, solo soy campana que suena…‖ 



93 

 

Un dominico sin compasión, estaría perdiendo la esencia que ha movido a grandes 
hombres en la historia. Sería difícil comprender a hombres que teniendo una vida de 
oración, un conocimiento de Dios y un contacto con los mas necesitados, no 
sintiesen compasión por los que nada tienen, y también sería lamentable que 
después de ver a los que más necesitan y sabiendo que Jesús está en ellos como 
ese Cristo sufriente, no pudiésemos amarlo en su realidad y terminásemos por no 
hacer nada. 
 

El Amor es lo que hace la diferencia, entre solo repetir Evangelio y el llevarlo en las 
hacerlo vida. La tarea del cristiano es llevar en el amor, a ese Dios que le da sentido 
a la realidad de un hombre lleno de retos, dudas, preguntas, equivocaciones, 
confusiones, decepciones, desde nuestra realidad, que en verdad es la misma, en 
donde caer solo es lo que antecede a volver a ponerse de pie. 
 

Una predicación amorosa con, en y desde la gente, será muy diferente a solo hablar 
desde nosotros o desde lo que creemos saber. Porque una presencia desde ―el 
deber ser‖ o desde ―el que no se equivoca‖ sonará siempre muy lejana a los 
hombres y mujeres que vivimos otras realidades, y nos dejaría la sensación de que 
el espacio de Dios, sería solo para los ―bien portados‖. Así, muchos podríamos 
sentirnos lejos de nuestra Iglesia y sin un lugar dentro de ella.  
 

Nada más equivocado, cuando tenemos un Jesús que vino a los enfermos y no a 
los sanos, que dejo a las noventa y nueve ovejas para ir por la que se había 
extraviado. Por ello nuestra predicación debe ser fundamentada y fortalecida, en un 
Jesús pleno de misericordia y Amor, un Jesús que siempre nos ha dado una nueva 
oportunidad. Y que más allá de ser un juez implacable, es el Padre comprensivo, 
compasivo y amoroso.  
 

La compasión por ―el otro‖ es una invitación a caminar todos, desde la oscuridad del 
no entender el dolor, la enfermedad, la limitación y el sufrimiento, hacia la certeza 
de comprenderle, porque hemos ―sentido con‖ su carencia. Es pasar de la definición 
de amar, a sentir y comprender al otro. Es un peregrinar lleno de luchas y 
quebrantos, pero pleno de auténticas actitudes que van descubriendo poco a poco, 
que el saber amar, es el único camino que puede transformar la realidad, es el 
único camino que puede transformarnos, especialmente cuando el Dios del amor 
toca el corazón del hombre. 
 

Una compasión incluyente, en donde quienes mas lejos están, sean los invitados de 
honor, en donde los que ya no vienen a nuestras Eucaristías sean los primeros en 
nuestra lista, en donde busquemos que es lo que nos une con otras religiones y no 
lo que nos separa, en donde todos vean que quizá, los que mas de cerca 
parecemos estar en nuestra búsqueda de Dios, es porque somos los mas débiles y 
que mas necesitamos de Él, para mantenernos de pie.  
 

AMOR ES UN COMPROMISO Y NO-SOLO UN SENTIMIENTO 
Santo Domingo sabe sentir y se atreve a sufrir con el hombre al igual que Jesús, 
narran que en sus oraciones nocturnas se le escuchaba llorar por el dolor y el error 
del hombre. No le huye a hacerse solidario con el hombre desde adentro, sabe 



94 

 

compartir el amor desde la compasión, sabe hacer contacto con el alma del que 
sufre desde el principio. 
 

Los Laicos Dominicos podremos caminar hacia el conocimiento de Dios por la 
misma ruta, si lo hacemos a través del camino de interrelacionarnos con los 
hombres de corazón a corazón, todas nuestras acciones deben partir de la 
conciencia que lo hacemos por amor, y precisamente ese amor que se acerca al 
corazón del otro sin miedo al dolor, sin miedo a involucrarse. Nada de lo que sufra y 
viva el hombre puede ser ajeno a nuestro sentimiento, es actuar sintiendo con 
nuestro hermano.   
 

Y porque le amamos, le buscamos e intentamos de la mejor forma que escuche la 
Palabra esperanzadora del amor del Evangelio. Y pensando en ese mismo hombre 
de nuestra sociedad actual, también  podemos descubrir de qué forma, la ausencia 
de Dios ha causado su desencanto. Estamos ciertos, que encontrarse o 
reencontrase con Dios puede hacer renacer su esperanza. Por amor buscamos a 
los que no creen, para compartir con ellos la Buena Nueva. Con amor pensamos y 
repensamos proyectos de evangelización, con amor creamos las fraternidades de 
Laicos Dominicos como un espacio para conocer y vivir a Dios, y compartirlos a los 
demás. 
 

La caridad entonces alcanza las alturas nunca imaginadas, no solo será proveer al 
que no tiene y atender a los mas necesitados, también podrá ser voz para pedir 
justicia por quienes sufren injusticias, ser salud para los que están enfermos, ser 
ojos para los que no ven, Ser oración para los que no han empezado a orar y será 
orar por los que no oran, será ser amor para los que no nos quieren, será pedir 
perdón a los que hemos decepcionado. Y sabiendo reconciliar en nuestra Oración 
con Dios y con la sociedad, a todo aquel que ha roto la armonía. 
 

―Si yo hablara todas las lenguas de los hombres y de los ángeles y me faltara el 
amor, no sería mas que bronce que resuena y campana que toca. Si yo tuviera el 
don de profecías, conociendo las cosas secretas con toda clase de conocimientos, y 
tuviera tanta fe como trasladar los montes, pero me faltara el amor, nada soy. Si 
reparto todo lo que pose a los pobres y si entrego hasta mi propio cuerpo, pero no 
por amor, sino para recibir alabanzas, de nada me sirve‖ 

                                  San Pablo 1 Carta a los Corintios 13: 1-8 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



95 

 

Material de formación adicional 
Contemplar la Realidad: Ver 
 

1) Frecuentemente encontramos algunas caras de angustia, rostros que 
reflejan desesperación, temor e inseguridad e incertidumbre. 
¿Podremos desde su angustia darles paz y consuelo? 

 

2) Vemos noticieros, leemos y descubrimos que la pobreza, guerras, 
asesinatos, padres angustiados por sus hijos es general, ¿Cómo  sembrar 
mas un amor no de palabra sino expresado en compromisos concretos, 
desde donde estamos? 

 

3) Estadísticas indican los muchos niños que mueren de hambre cada 
hora, y los que pierden la vida por falta de un medicamento 
elemental, ¿Dónde está el amor? ¿será muy complicado implicarnos en 
ahuyentar de esos niños su dolor? 

 

4) Realidades antidemocráticas, plagadas de injusticia por los que tienen 
el poder político y económico, colocan rostros marginados enfrente de 
nosotros, mostrando las marcas de la desesperación. No hacer nada 
hará mas cruda la realidad, hoy son ellos, mañana nosotros. 

 

5) Quizá en nuestros ambientes hay huellas de estas realidades. ¿Cómo 
hablar del amor de Dios ante esto? ¿que podemos decir de nuestras 
celebraciones a quienes les duele el vientre por hambre, sufren por una 
enfermedad, no tienen trabajo para comer o son víctimas de alguna 
injusticia? 

 

Vemos a religiosas,  frailes, laicos. Organizando proyectos que provean de lo 
elemental en lo esencial que es comida, vestido, salud, vivienda y formación. 
Parece muy poco ante la aplastante realidad, porque ―la mies es mucha y los 
trabajadores pocos‖ ¿si fuésemos mas seríamos mas  
Eficientes? 

Contemplar la Palabra:   Pensar 
 

Del Nuevo Testamento: 
Mt  25: 31-40  EL criterio del Juicio, la compasión 
Lc 10: 25-37 Amaras a tu prójimo también, la parábola de la caridad 
Mt: 9:36  Sintió compasión 
Mt 18: 33 No debías tu también compasión de tu compañero 
   
 

Del Nuevo Catecismo de la Iglesia Católica: 
Numeros:  
1502, 1503  El enfermo ante Dios 



96 

 

1509 Sanen a los enfermos 
2448. Compromiso a subsanar necesidades 
2715  Dios enseña a ver con compasión 
 

CUESTIONARIO DEL TEMA SANTO DOMINGO Y LA COMPASION 
1  ¿Qué significa la palabra Compasión? 
2  Jesús de Nazareth ¿sintió compasión? 
3  ¿Qué relación existe entre compasión y amor o caridad? 
4  ¿Podemos decir que Santo Domingo hace todo por amor? 
5  ¿Qué sería la Predicación sin amor, sin compasión? 
6 ¿Será importante el amor y la capacidad de compadecerse en                                                   

los Dominicos, para realizar su carisma? 
7  Sentir la compasión sin una acción es solo una idea y un 

sentimiento,   da ejemplos de acciones en los que desemboca la 
compasión. 

9  El mundo sería diferente si la gente se sintiera uno con los que  
más  sufren? 
10 ¿Qué significaría para nosotros que predicamos el evangelio del 
amor, que en nuestra Iglesia no existiera la caridad? 
11 La denuncia, la participación política, los espacios de justicia 
¿son espacios del Laico Dominico? 
 
Llevar a los demás lo contemplado… 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



97 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                              7 
 

La Oración en Domingo, Catalina de 
         Siena, y la Orden 
 

La Oración en la vida de Domingo de Guzmán es quizá el gran secreto de su vida, 
Sto. Domingo está considerado dentro de los grandes Orantes, dicen que oraba 
toda la noche con gran fervor y que su Oración estaba llena de contenido. 
 

En el libro mas documentado sobre su biografía dice: ―Ya en Osma, siendo 
Canónigo, frecuentaba el templo de día y de noche consagrándose a la Oración sin 
cesar. Era ya frecuente en El, pasar la noche en oración‖: 
 

Santo Domingo de Guzmán hizo de su vida, una vida de Oración, enseñó a sus 
frailes a orar y oraba de muchas formas, con tal intensidad que su expresión 
corporal reflejaba su oración de forma visible, y hasta cuando caminaba para ir a 
predicar a algún otro lado, ―se adelantaba y caminaba solo, oraba…‖. 
 

Santo Domingo oraba con la certeza de ser escuchado, en alguna ocasión confesó 
al prior Conrado Teutónico. ―Te confieso prior y esto no se lo he dicho a nadie, que 
hasta la fecha Dios no me ha negado nada de cuanto le he pedido‖. 
 

¿PERO, QUÉ ES LA ORACION? 
Con mucha frecuencia podemos confundirla con una serie de palabras que se 
repiten de memoria sin a veces pensar en lo que estamos diciendo. 
 
                     ¡¡¡¡¡¡¡¡¡¡ ORAR ES COMUNICARSE!!!!!!!!!!!!! 
 



98 

 

El Pueblo de Dios o Iglesia (nosotros) no podríamos hacer realidad plenamente 
nuestra vida de Fe, si no nos pudiéramos comunicarnos con nuestro Padre Dios. El 
hombre como un ser que busca a Dios desde muy adentro de sí mismo, necesita de 
escuchar a su Dios y de hablar con Él. 
 

En nuestra Iglesia actualmente esa posibilidad la hemos olvidado un poco, a veces 
la hemos perdido, algunas veces llega a ser un rezo, pero éste en la mayoría de las 
ocasiones cuando debiera ser la oración en común, bien comprendida por un grupo 
de creyentes que se reúne a Orar, en ocasiones se convierte en una simple 
repetición mecánica de palabras, pareciendo a veces huecas por no contener 
realmente lo que sentimos y quisiéramos platicarle a Dios. 
 

Podríamos empezar preguntándonos, ¿qué pasaría si no pudiésemos hablar con 
Dios?, ¿Cómo sería la vida de Fe?. Los cristianos tendríamos un sentimiento de 
lejanía. Seguramente desearíamos y buscaríamos una forma de comunicarnos con 
Dios. Parece que compartir con Él nuestras tristezas, anhelos, alegrías y preguntas 
es algo más importante de lo que muchos han pensado. 
 

¿CÓMO ES LA ORACIÓN? 
Quizá a nosotros de forma personal nos toque analizar, que tanto hablamos con 
Dios, que tan frecuentemente lo hacemos, que tan profundo, ¿y si hemos intentado 
comunicarnos con nuestras propias palabras? En la oración no hay reglas escritas, 
no hay límite, es comunicación con Dios. ¿Cuánto?, ¿Qué tan profundo?, ¿De qué 
tema?, ¿qué tan frecuente?, El límite somos nosotros. Porque Dios no tiene límite. 
 

LA ORACION EN LA HISTORIA DEL PUEBLO DE DIOS 
La Oración la encontramos desde el principio, en la Biblia es clara la comunicación 
entre el hombre y Dios, quizá la diferencia es que poco a poco se va haciendo una 
comunicación más completa, hasta que llega a su culminación en la Oración de 
Jesús, es quizá, el momento en que se transforma todo, de tal modo que nos 
permite realmente llamarle a Dios Padre.  
 

LA ORACION EN JESUS, LA ORACION DE DOMINGO. 
Domingo vio en Jesús, su gran ejemplo y lo siguió plenamente. Si estudiamos como 
era la Oración de Domingo y la Oración de Jesús encontraremos similitudes. Pero, 
¿Cómo es la Oración de Jesús? De los evangelios se puede ver que para Jesús la 
oración era la comunicación de todos los días y en los momentos importantes era 
algo que no le podía faltar. Después de ser Bautizado fue a orar (Lc 3: 21). En la 
sinagoga de Nazareth oró (Lc 4: 15), al comenzar su vida pública va al desierto a 
ayunar y a orar (Lc 6: 12), antes de la multiplicación de los panes Jesús ora (Jn 6: 11), 
cuando se le presentaron a los niños (Mt 19: 13), después de un día intenso de 
trabajo (Mc. 1: 35), después de las polémicas con los Judíos (Mt11: 25), antes de dar 
comienzo a su Pasión (Mc 14: 35), etc. Jesús oraba de rodillas o postrado rostro en 
tierra, de pie, en el monte o en la sinagoga, de día o de noche, con todos o a solas. 
 

Para Jesús era importante y fundamental la oración, El, aún siendo Dios necesitaba 
orar, cabe la reflexión de que para nosotros también debería ser vital. Jesús 
siempre invita y enseña a su Iglesia a orar, es con sus discípulos con quienes una y 



99 

 

otra vez los toma y los lleva con E, a acompañarle en su oración. Les enseña con 
muchos ejemplos sencillos como debe ser esa comunicación con Dios. 
Advirtiéndoles de evitar aquello que impide su autenticidad, como lo puede ser una 
oración egoísta (Lc 18: 9), o encontrar en la oración algo de que nos haga sentirnos 
mejores ante los demás (Mt 6:5), a la multiplicación de palabras de forma mecánica 
sin saber que se quiere realmente, (Mt 6: 7). 
 

Jesús enseñó que la Oración debía ser insistente y constante, confiada, sencilla, 
humilde, de pocas palabras e intensa. Contiene en su autenticidad el encuentro 
personal que no deriva en egoísmo por que se sabe parte de la comunidad humana. 
 

En la vida de Domingo encontramos los mismos elementos que en Jesús de 
Nazareth, oraba de rodillas o postrado, caminando o en la comunidad, oraba para 
pedir confiadamente por los demás y siempre refiriéndose al Padre de todos, 
pidiendo por todos. No se podría entender la vida Dominicana sin la Oración. 
 

LA ORACION EN NUESTRA IGLESIA 
En nuestra historia como vemos desde los Hechos de los Apóstoles el hombre 
oraba todos los días, el Papa Paulo VI definía a la Iglesia como ―una sociedad de 
oración‖, él  decía ¿Qué sería de la Iglesia sin oración?, ¿Qué sería de la Iglesia si 
no enseñara a los hombres como pueden comunicarse con Dios?‖. 
 

Podemos decir que el mundo necesita de Dios, y que la oración es importante para 
la vida de la Fe. Querer construir un mundo sin Dios es un terrible error. Tener una 
auténtica comunicación con Él, cambiaría nuestra vida, cultura y sociedad. 
 

Quizá en muchas ocasiones hemos intentado entrar en el mundo de la Oración, 
pero tal vez hemos confundido a la Oración como una práctica más, algo más que 
hay que hacer y no nos hemos detenido a pensar, en como hacer para que cada día 
sea mejor nuestro sencillo hablar con Dios. Nuestra Oración debe comenzar por ser 
sencilla, clara y de todos los momentos. Recordemos que cuando los Apóstoles le 
dijeron a Jesús, enséñanos a Orar, Jesús les enseñó el Padre Nuestro. 
 

TOMAS DE AQUINO NOS HABLA ACERCA DE LA ORACION 
TOMAS DE AQUINO dice en su ―comentario sobre El Padre Nuestro y El Ave María‖, 
que nuestra Oración debe ser: 
 

Confiada.- Con la Fe para que no desfallezca, pidiendo con Fe sin ninguna 
vacilación, sabemos que tenemos por abogado a Jesús. 
Recta. De forma que en ella se pide lo que rectamente conviene ―La oración es una 
petición de dones que nos convienen‖.         
Ordenada. Con una orden en donde lo espiritual y esencial tienen su real prioridad, 
―Buscad el Reino de Dios y su justicia y todo lo demás  se les dará por añadidura‖. 
Devota. Es la conciencia de la devoción y no las muchas palabras, la que permite 
un auténtico y pleno encuentro con Dios. ―Cuando   oren no multipliquen sus 
palabras‖, ―Entra en tu cuarto…‖. Por otra parte la devoción procede de la caridad, 
que es el amor al  prójimo. 



100 

 

Humilde.- La oración humilde. ―Dios siempre acepta la súplica de los humildes y 
mansos‖. Todo lo ponemos humildemente en  sus  manos. Esto la es Fe en El. 
 

LA ORACION EN LA ORDEN DE SANTO DOMINGO 
En la Orden de Santo Domingo la Oración es también vital, sería muy larga la lista 
de grandes Dominicos que han aportado el ejemplo de una vida de Oración, 
Catalina de Siena, Luis de Granada, Tomás de Aquino, el Maestro Eckehart y 
muchos mas, todos ellos aprendieron del ejemplo de Domingo y de Jesús al Orar. 
 

SANTA CATALINA DE SIENA quien en vida fuera Laica Dominica, mujer que se 
entregó para servir a los enfermos y los necesitados, participó en la problemática 
política y social de su ciudad y se comprometió con la Iglesia en uno de los 
momentos mas difíciles de su historia, siempre luchando por su unidad. Pero su 
gran actividad y sus múltiples ocupaciones no impidieron que ella hiciera de la 
oración su vida y la llevó a los niveles de intensa comunicación con Dios. Es 
clasificada como una de las grandes contemplativas.  
 

En el Proemio de su obra ―El Diálogo‖ dice:   ―El alma conoce a Dios por la Oración‖ 
―Cuando el alma se eleva a Dios con ansias de ardentísimo deseo de honor a El y 
de salvación de las almas, se ejercita por algún tiempo en la virtud, se aposenta en 
la celda del conocimiento de si misma y se habitúa a ella para mejor entender la 
bondad de Dios; porque al conocimiento sigue el amor, y amando procura ir en pos 
de la verdad y revestirse de ella‖. 
 

FRAY LUIS DE GRANADA otro Dominico dice: ―Si quieres subir a la alteza de la 
contemplación, ejercítate en la Oración‖. Y en otro párrafo sugiere:Primero, ya 
puesto en el lugar de la Oración, ya sea de pie o de rodillas, postrado o sentado; a 
continuación  iniciamos con la señal de la cruz, recoja su imaginación y apártela de 
todas las cosas, levante su entendimiento arriba, considerando que le mira nuestro 
Señor. Y estará ahí con aquella atención y reverencia, como si realmente lo tuviese 
presente, y con general arrepentimiento de sus pecados. ―Hablaré a mi Señor, 
aunque sea polvo y ceniza‖, pensando en esto se puede un poco detener en quien 
es usted y quien es Dios, para humillarse ante tan grande majestad, porque Dios es 
un abismo de riqueza y el hombre un abismo de pecados y miserias. 
 

NOSOTROS Y LA ORACION 
Para nosotros la Oración debiera ser esa comunicación personal e intensa con 
Dios, que cuando estamos con los demás se transforma en esa oración 
comunitaria, por ello también recitamos juntos al unísono, oraciones comunes, que 
todos sabemos. Esta oración comunitaria no es solo la repetición de frases 
aprendidas, y tiene mucho sentido cuando sumamos las voces e intenciones de 
todos, poniendo en esas palabras la fuerza de nuestra oración personal,  también 
pensando claramente en lo que estamos recitando, en que  somos nosotros los que 
podemos y debemos darle vida a esa oración, siempre con nuestra presencia e 
intención en la comunidad. No es caer en la repetición sin sentido 
 

Para nosotros hombres y mujeres de este siglo XXI, habría que pensar, en que 
podemos recuperar la Oración en nuestra vida y con ello experimentar el gran 



101 

 

universo que se abre ante todos aquellos que se introducen en el mundo espiritual 
de la Oración. Es la gran experiencia, de compartir con Dios de esa manera y con 
esa intensidad cada día de nuestra vida. Esto puede transformar todo. 
 

EL ROSARIO INSTRUMENTO DE EVANGELIZACION 
Un capítulo dedicado a la oración en el ámbito Dominicano, estaría incompleto si no 
tocásemos el tema del Rosario, La Orden tiene en su relación con la madre de Dios, 
un espacio importantísimo. Sabemos que desde nuestras primeras comunidades 
dominicanas, ya existía la tradición de iniciar el día con un Ave María, continuar el 
día con el Ángelus, el Magnificat, para terminar la noche con el rezo de la Salve. 
 

Pero el Rosario tiene una historia. La historia cuenta que en las comunidades 
eclesiales, especialmente en la de los sacerdotes, surgen algunas prácticas de 
Oración comunitaria como lo es el rezo del Salterio, que consistía en recitar 
contando en una cuerda con nudos (cuenta plegarias) 150 Salmos a lo que también 
se le llamó el Salterio Davídico; esta práctica tiene un similar que algunos 
consideran como su origen, en la costumbre de los Musulmanes, quienes hacían lo 
propio con una cuerda similar, recitando las 99 perfecciones de Dios. 
 

Pero el Salterio fue una práctica reservada para frailes ―letrados‖ ya que el pueblo 
no tenía acceso a leer los Salmos, es entonces cuando surge la práctica del Salterio 
de los Padres Nuestros, que consistía en recitar 150 Padres Nuestros, lo que se 
sustituyó posteriormente por 150 Aves Marías llamándose el Salterio Mariano, 
aclarando que en esa época, el Ave María (en latín) constaba solo del saludo del 
Ángel a María (Lc 1,28) y de la bendición de María por su prima Isabel, hasta ―el fruto 
de tu vientre‖ (Lc 1,42) Es decir: toda una Oración Bíblica en su sentido pleno. Así es 
como se le encuentra en el Misal Romano en el año de 1650.  
 

Pero volviendo al origen, este Salterio Mariano significa que el Pueblo tiene también 
su medio de Oración personal y comunitaria, algo que algunos practicaban con 
nudos en cuerdas al igual que los Frailes su Salterio. Este es el Salterio de la Virgen 
María, practicado en todas las clases sociales, posteriormente fue llamado el 
Salterio de la corona (de rosas), porque se decía que las Avemarías, eran como 
rosas ofrecidas a la Virgen. Ahí comenzó a surgir el nombre de Rosario. Se dice 
que los Dominicos sugirieron ese nombre.   
 

Pero lo importante de todo esto, es que Fray Domingo, ese gran contemplativo, 
también sabia contemplar la realidad de los hombres, y cuando conoció del Salterio 
de María, descubre que esa práctica de religiosidad popular, podría ser un camino 
excelente para la Predicación, y partiendo de ella le añade la reflexión y meditación 
de los principales misterios de nuestra Fe, haciendo del Rosario un instrumento de 
Evangelización. Logra con ello conjuntar en una práctica del pueblo: el estudio, la 
meditación, la Oración comunitaria o personal y la devoción por María; haciendo de 
esto, la oración la más completa de nuestra Fe. Ya que contiene dentro de sus 
oraciones, el Padre Nuestro (la oración que Jesús nos enseñó) y el Ave María 
(recuerdo del momento de la anunciación) y el hacer presente fundamentos 
importantes de nuestra Fe. 
 



102 

 

Así surge el camino del Rosario, con el tiempo en esas mismas comunidades 
Dominicanas se irá conformando mas completo, hasta llegar a lo que hoy 
conocemos. Son muchos los Santos y Papas que ratifican su valor único. Hoy en 
día sabemos que es una de las principales manifestaciones de la oración personal y 
comunitaria, así como también expresión de la devoción mariana en nuestra Iglesia. 
 

No sabemos si Santo Domingo tenía o no cuenta plegarias (rosario). Pero es un 
hecho que en el siglo trece los dominicos ya lo usaban. Eran originalmente 150 
Aves Marías divididas en tres momentos de oración durante el día, cada uno de 
esos 50, divididos en grupos de diez e intercalados con un Padre nuestro y la 
contemplación de los misterios, (la parte formativa). Paulo VI dice que. ―Un rosario 
sin contemplación de los misterios es como un cuerpo sin alma‖. 
 

Al Dominico Alano de Roche (1428-1475) se le atribuye el consolidar el Rosario 
como hoy lo conocemos, y fue quien divulgó una visión en la cual María entrega el 
Rosario a Sto. Domingo. Pero más allá de este bello relato, lo que es una realidad  
es que desde Fray Domingo y los primeros frailes hasta hoy, antes de cada 
reflexión o predicación, nos es frecuente invocar a nuestra Madre con un Ave María. 
Es como una forma de invitarla a nuestra vida. Seria muy  difícil entender a la Orden 
de los Predicadores sin María.  
 

En su proceso de consolidación, ayudó mucho la llegada del Papa Pío V, Fray 
Miguel Ghislieri OP. (1504-1572), que es un Papa Dominico. El lo oficializó con su 
Bula ―Consueverunt Romani Pontífices‖ (17 sep 1569). Como anécdota cabe añadir, 
de que es este Papa, como buen dominico muy Mariano, es quien decidió por 
primera vez en el Papado, seguir llevando su hábito blanco Dominicano. 
 

Se comenta que el Papa Urbano IV añade el ―Jesús‖ a continuación del ―…Bendito 
el fruto de tu vientre‖. Algunos estudios nos refieren a Efeso en donde por el año 
431 DC, existía como oración el ―Santa María Madre de Dios ruega por nosotros los 
pecadores, ahora y en la hora de nuestra muerte‖, y que es insertada 
posteriormente en la época de Pío V, aunque alguna versión atribuye a los Padres 
Mercedarios esta parte.  
 

En su evolución se fue conformando hasta como lo conocemos hoy, iniciando con 
un acto de contrición,  Contiendo el Padre nuestro, las series de Ave Marías. En 
1613 se añade la doxología (alabanza trinitaria del Gloria). Las Letanías Lauretanas 
de la virgen de Loreto  vienen de la primera mitad del siglo XVI y  fueron aprobadas 
por el Papa Sixto V en 1587. Estas Letanías son peticiones o alabanzas, en donde 
se pedía un favor o se decía una cualidad de Dios, a lo que se respondía con una 
aclamación. En Asia en el siglo IV se respondía con un ―ruega por nosotros‖. Era 
algo muy practicado en procesiones y ordenaciones. Posteriormente fueron 
adaptadas a María, eran 44; En el año 492, se añade el Madre de Misericordia, 
León XIII le inserta ―Reina del Santísimo Rosario‖ y ―Madre del buen consejo‖. En el 
siglo XII, se añade ―Madre o trono de sabiduría‖. Lorenzo Brindisi le suma ―Virgen 
Clementísima‖, Pío VII, ―Auxilio de los cristianos‖, Benedicto XIV ―Reina de la Paz‖ y 
Paulo VI ―Reina de la Iglesia‖ Juan Pablo II le añade los misterios Luminosos, para 
hacer mas plena la meditación. 



103 

 

Así que el Rosario no es un rezo repetitivo y sin sentido, aquí la repetición (algo 
muy humano) decía Fray Timothy que cuando decimos te amo, deseamos decirlo 
muchas veces y deseamos ser escuchados muchas mas. Esa aparente repetición 
de Ave Marias genera el ambiente armónico, ―el silencio que escucha‖ para ese 
dialogo en la Oración. En ese dialogo en donde buscamos hablarle a un Dios que 
ya nos habló primero y no nos dimos cuenta. El Maestro Eckhart dice ―No rezamos, 
somos rezados‖. Nuestras palabras son la resonancia a la prolongación de la 
Palabra que se nos ha dado primero, son ese Dios que reza, glorifica, pide y 
bendice en nosotros. 
 

El Ángel anuncia a María la Buena Nueva, los Dominicos somos enviados a 
anunciarla al mundo entero. Ese anuncio habla de dar vida al concebir en una 
virgen María y en una estéril Isabel. Los Predicadores anunciamos la generación de 
la vida con la Palabra, a un mundo que parece muerto y no es así, porque la vida de 
Dios le hace renacer cada día. 
 

¿LA CONTEMPLACIÓN EN LOS LAICOS? 
Si quisiéramos definir lo que significa contemplar, debemos entonces partir de que 
la contemplación surge de una acción de observar, de ver de ―otra forma‖, 
contemplando lo que nos rodea (las calles y la vida son un buen espacio de 
contemplación que enriquece nuestra apreciación del mundo), así como la 
contemplación de Dios. No es solo ver o mirar, implica querer a través de lo que 
vemos reflexionar. Cuando escuchamos historias de grandes contemplativos en la 
vida de la Iglesia, hallaremos que ellos supieron aprender de la contemplación de 
Dios, que es a Dios a quien contemplan, es de Dios de quien aprenden, así  la 
contemplación se aparece como una experiencia profunda de la oración. 
 

En muchas ordenes religiosas hay comunidades que se dedican específicamente a 
la contemplación, y la Orden de Santo Domingo no es la excepción, pero 
adicionalmente para los Dominicos, la contemplación es una tarea abierta a toda la 
Orden, no es exclusivo de las monjas contemplativas, los Laicos viven la 
contemplación, tenemos grandes ejemplos laicales, Catalina de Siena y Rosa de 
Lima, quienes vivieron plenamente la contemplación, las dos eran Laicas Dominicas 
y ninguna dejó sus actividades del mundo, ni sus tareas de Predicación, ni su 
servicio a los enfermos y pobres, ni su servicio a la comunidad de la Iglesia, por la 
contemplación. La contemplación es fuente del conocimiento de Dios,  
 

―Contemplar y llevar a los demás lo contemplado‖ es el lema de la Orden de 
Predicadores. 

 
Contemplar la Realidad:   Ver 
 

1 En  el mundo actual, después de varias décadas de un materialismo 
aplastante, hoy es común ver en las ciudades una búsqueda de espacios de 
meditación y oración, los Budistas y otro credos han abierto esos espacios y 
hay gente que va ahí en busca de un lugar para su espiritualidad.  
¿Podríamos crear espacios interesantes para responder a esa necesidad? 



104 

 

 

2 El rezo comunitario tiene un profundo sentido de compartir en común una 
plegaria, pero no puede quedar en la repetición de frases trilladas, es 
necesario darle vida a ese rezo de la comunidad.  ¿Cómo  hacer conciencia en 
los demás de ello? 
 

3 Sin embargo la oración personal es un espacio privilegiado, es ese encuentro 
que tanto necesitamos y con mas frecuencia, los hijos de Dios en su promesa 
de que el estará con nosotros hasta el final, podemos encintrar  una riqueza 
que quizá no hemos valorado.  ¿Crees que hay límite para orar? 
 

4 Insertar a Dios en nuestras vidas y nuestra vida en Dios, esto es una 
alternativa de una vida de Oración, no es dejar los compromisos diarios, al 
contrario es llevar a Dios a nuestras realidades cotidianas. ¿Podemos hacer de 
nuestra vida una vida de oración? 
 

CUESTIONARIO DEL TEMA  
SANTO DOMINGO Y LA ORACION 

   1   ¿Qué significó para Santo Domingo la oración? 
2  ¿Porqué  un medio importante para conocer a Dios, es la  contemplación? 

   3  ¿Qué es la oración? 
   4  ¿Porqué era importante para Jesús orar? 
   5  ¿Qué sería de la Iglesia si no orara? 
   6  ¿Qué pasa con la vida si no se comunica con Dios? 
   7  ¿Cómo debe ser la oración? 
   8  ¿Es posible un Laico Contemplativo? 
   9  ¿Qué es el Rosario y como surgió? 
   10  ¿Porqué es la Oración instrumento de evangelización? 
 

LEER Y REFLEXIONAR LAS SIGUIENTES REFERENCIAS. 
   Del Nuevo Testamento: 

   1 Tim 2, 8  La invitación a Orar de manera constante 
   Mt 18, 19-20  Donde dos o mas pidan.. 
   Mt 6, 5-13 Cuando oren… 
   Mt 5: 23-24  Antes de la Ofrenda, reconcíliate 
   Mt 7: 7-11  Pidan y se les dará 
   1 Ts 5: 17  Perseverancia en la oración 
Del Nuevo Catecismo de la Iglesia Católica: 
Números: 
2697, 2698, 2700, 2702, 2705 2709. Que es la Oración 
No 2744  Orar es vital. 
 
 



105 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                      8 
 

El concepto de Dios y su importancia en 
los Dominicos 

 

              ―Dios es el silencio del Universo 
                                                                          y el hombre el grito que da sentido a ese silencio‖ 
                                José Saramago 
―Cuando llegues al término de lo que deseas saber… 
              estarás en el comienzo de lo que deseas sentir‖ 
     Gibrán Jalil Gibrán 
 

El concepto absoluto de Dios rebasa toda dimensión posible, creer que el 
conocimiento pleno de lo infinito pudiera caber en su totalidad en el entendimiento 
del hombre es algo difícil de imaginar, porque Dios es el creador de todo. Y al ser 
creador esta afuera de lo que ha creado, Dios nunca será parte de su creación, esto 
significa que no estará sujeto ni a la materia, ni a la energía, ni al espacio, ni al 
universo, ni a sus leyes, ni al tiempo. Por eso Dios no tiene principio ni fin. Dios es 
todo, todo amor, todo sapiencia, simplemente es ―El que es‖.  
 

Por eso Juan inicia su Evangelio escribiendo: ―En el principio era la palabra, y la 
palabra estaba con Dios y la Palabra era Dios. Todas las cosas fueron hechas por 
medio de El, y nada llego a ser sin El‖ (Jn 1:1-5). Así que cuando no existía nada, no 
había materia, ni energía, ni espacio, ni tiempo. Solo era Dios. 
 

Sin embargo nos es claro que la percepción de Dios si ha sido motivo de 
interpretación, cada época, cada cultura y cada religión nos ofrecen su visión y su 
versión. Cuando Nietzsche dice que el hombre crea a Dios a su imagen y 
semejanza, parafraseando sarcásticamente el texto del Génesis. Aunque lo irónico 
de su comentario le hizo perder objetividad, podemos decir que si bien nunca 
podríamos crear a un Dios y no podríamos decidir ni un ápice de su ser, si hemos 



106 

 

de reconocer que hemos podido crear en algunos momentos, ―la imagen‖ que de 
Dios nos ha convenido tener o presentar.   
 

Sin embargo la pregunta siempre ha sido ¿existe Dios?, algunos dudan de su 
existir, pero también dudan de su duda; y en torno a esto hay muchas interrogantes 
que a lo largo de la historia han surgido, grandes pensadores han escrito para 
argumentar su existencia o para negarla, desde Blaise Pascal hasta Freud. Pero 
también hay una segunda pregunta, y si Dios existe, ¿Quien es Dios?, ¿Como es 
Dios?, ¿Es personal o impersonal?, ¿Que sentido tiene para el hombre de hoy?, 
¿Hasta donde se puede transitar desde el solo aceptar su existir hasta el vivir la 
experiencia personal con Dios?,  por lo que podemos concluir que lo importante ya 
no es solo creer en Dios, sino creerle a Dios, esto es saber superar ese solo aceptar 
su existir, para llegar a ser y a hacer, aquello a lo que nos invita el creador de todo. 
 

Este nuevo milenio nos ofrece la posibilidad de una nueva visión de Dios. Nuestro 
conocimiento de la naturaleza y sus leyes nos dan la oportunidad de poder pensar 
distinto, el acceso a la información nos libera de temores y de amenazas de castigo; 
lo que nos abre a nuevas posibilidades y ver al mismo Dios desde otro escenario.  
 

Esto hace la diferencia con otros tiempos, en donde por alguna razón 
contrapuntearon a Dios con la ciencia o con la filosofía. Quizá la falta de formación 
e información generó un creer más desde el no saber o desde el temor. Por ello 
cada vez que alguien compartía su duda, la idea de Dios que algunos creyentes 
tenían se tambaleaba, e incluso cuando hubo alguien quien declaró ―la muerte de 
Dios‖ en la obra ―Así Habló Zaratustra‖, aunque Nietzsche no podía matar a alguien 
de quien el aseguraba no existía, hubieron muchos que así lo creyeron.  
 

Las grandes crisis del pasado ahora que han sido superadas y nos permiten no 
tener que elegir entre la Ciencia y la Fe, entre el humanismo y Dios, entre la 
evolución y la trascendencia, entre la razón y el creer. Como dice Hans Kung, ―Hoy 
por el contrario ya es posible estar a favor de la verdadera libertad, igualdad y 
fraternidad, a favor de la humanidad y de la justicia social, a favor de la democracia 
humana y del progreso científico, precisamente porque se cree en Dios‖.  
 

Juan Arias hace mas de 35 años escribió ―El Dios en quien no creo‖ interesante 
texto que nos descubre a un Dios que sin perder su grandeza nos lo ha presentado 
mas cercano. Este libro ha tenido éxito porque habla al hombre de hoy. El autor 
mismo nos comenta que años después, recibió una carta de una pareja que dice: 
―Nosotros no somos creyentes, pero hemos leído su libro y lo hemos conservado 
porque queremos que si un día nuestros hijos deciden creer, lo hagan en ese Dios y 
no en el que nos predicaron a nosotros y que nos llevo a abandonar la Fe‖.  
 

Hoy hay una nueva oportunidad para hablar de un Dios pleno, libre y liberador, en 
donde todos quepan, en donde no se excluya a nadie. El Dios que todo entiende y 
que es mucho más cercano a todos, a nuestras ilusiones y a nuestros sueños. 
Dejemos pues que se conozca más a ese Dios interesante y cautivador. 
 

Afortunadamente el hombre de alguna manera siempre ha caminado hacia la 
búsqueda de la verdad y muchos han deseado poder explicar lo que les rodea 



107 

 

desde la razón, así es como hemos avanzado. Este siglo XXI nos ofrece el 
conocimiento que nos abre el entendimiento a los ―otrora mil un misterios‖; y el 
misterio de Dios no podía ser la excepción. Así que es bueno comenzar afirmando 
que las ideas que se han ido generando desde el principio sobre Dios, aunque 
imperfectas, tienen su origen en las diferentes y variadas expresiones religiosas, 
cada religión es una caja de sorpresas que presenta ―su como entiende y como vive 
su creer‖, que se ve influido por el medio en donde viven y su cultura. Porque son 
los mismos hombres quienes también desde su vida, poco a poco van descubriendo 
e interpretando la existencia y su relación con Dios.  
 

Sería raro que en occidente pudiese crearse un concepto que tenga como Dios a 
alguien de color azul con cabeza de elefante, pero en la India si hay un Dios azul 
con cabeza de elefante, es muy popular y tiene muchos devotos, se llama Ganesha, 
esa expresión de Fe Hindú es para ellos tan real como lo fue para Roma un Dios 
Zeus en un Olimpo lleno de Dioses, y cabe aclarar que para esos romanos y esos 
hindúes, los cristianos estarían equivocados por no creer en lo que ellos creen.  
 

Pero lo que es un hecho es que existe una humanidad que siempre ha vivido su 
vocación de buscar su trascendencia y su verdad. Son búsquedas a través de 
diferentes religiones, algunas comparten algunos de sus textos sagrados como lo es 
en lo que podríamos llamar la tradición Judeo-Cristiano-Islámica, en donde sus 
primeros libros sagrados son los mismos.  
 

También está el mundo de los Pensadores, Filósofos y Científicos, de aquellos que 
tienen la lógica o el método científico como importantes herramientas, quienes nos 
hablan de la experimentación y de la argumentación. Pues gracias a los estudios de 
esos hombres hemos ido descubriendo el universo, sus leyes y sus secretos, los 
átomos, la vida y sus mecanismos. La ciencia nos ha llevado a las puertas del 
cosmos, quizá otros dirían a ―las puertas del cielo‖, y por ello ahora podemos pensar 
en la posibilidad de un hombre cultural, racional y espiritualmente desarrollado.  
 

En su búsqueda de la verdad viven la interrogante de todos, de donde venimos, a 
donde iremos y cual es el origen de la creación, cual el sentido de la vida y cual la 
posibilidad de trascender al tiempo en su obra y a la muerte; ¿como es que se logra 
tal exactitud y perfección en la creación?, ya que los números y procesos que 
estudian día con día así lo demuestran. Y aunque esa inquietud es de toda la 
humanidad, para estos hombres, aunque equivocadamente se les etiqueta de 
ateos, es cada vez mas frecuente oírles hablar de estos temas en un concepto  que 
se le va conociendo como Teología Natural. Especialmente desde el siglo XIX  
 

¿PRUEBAS DE LA EXISTENCIA DE DIOS? 
En Escocia desde 1885 de forma anual se llevan a cabo las prestigiosas Lecciones 
o Conferencias de Gifford. Fue Lord Adam Gifford quien tuvo la idea y comenzó 
esta aventura en donde han participado muchos científicos y pensadores, entre 
otros, hombres como Niels Bohr, Werner Heisenberg,  Carl Sagan, Roger Penrose. 
Es ahí en donde se ha ido perfilando el concepto de Teología Natural. Una visión 
amplia que encuentra en muchos intelectuales como Einstein un espacio para 
compartir esa búsqueda de la verdad. Las aportaciones de muchos de ellos son 



108 

 

realmente interesantes. Es un esfuerzo por racionalmente entender esos conceptos 
de Dios. 
 

Pero también diremos que desde tiempos mas antiguos hay preocupaciones 
similares, curiosamente Aristóteles en el 322 AC, después El Maestro Hindú 
Udayana (uno de los desarrolladores de la conocida Lógica Hindú en el oriente en el 
siglo X), y Tomas de Aquino en occidente (siglo XIII), coincidentalmente presentan, 
aunque no exactamente igual, pero si con la misma idea, lo que hoy podríamos 
definir como el concepto de ―Causalidad‖, es decir: ―Todo lo que existe tuvo una 
causa primera que le dio origen‖, es decir que lo que hoy vemos tuvo un antecesor 
que le dio origen, y así iremos hacia atrás a la causa anterior, y después a la que le 
dio origen a esta, y se seguirá hacia atrás en busca de la causa primera, ―Pero la 
condición para que se considere a una ser, ser la causa primera, es que esta no 
deberá tener una causa anterior‖  
 

De esta forma se propone racionalmente que de existir un creador con esa 
característica de no ser creado sería causa la primera, y para muchos esta sería 
una de las consideradas pruebas racionales de la existencia de Dios. La causalidad 
es un razonamiento que encuentra en el descubrimiento (ya comprobado por la 
astrofísica) del llamado Big Bang una comprobación paralela.  
 

La teoría del Big Bang nos dice que hubo un momento, un instante en el que todo 
estaba concentrado en un punto, toda la materia, toda la energía, todas las leyes 
del universo y de pronto se inicia la expansión del universo, en ese instante 
comienza la creación del tiempo y del espacio, y se van uniendo las partículas para 
ir formando átomos, después moléculas y organismos; la evolución y la selección 
natural comenzaron a participar hasta así llegar a todo lo que hoy existe.  
 

La expansión del universo provocó un ir hacia afuera desde ese punto inicial, y con 
ello hay un enfriamiento gradual que hizo posible el irse uniendo esos átomos y 
esas estructuras moleculares, hasta lo que hoy tenemos. Hay pruebas y certeza de 
que la expansión del universo no solo fue real, sino que continúa de forma 
acelerada el día de hoy. Además se ha comprobado que las mismas leyes naturales 
que conocemos en nuestro planeta, como la gravedad, el magnetismo y todas las 
demás, son las que rigen para todo el Universo. 
 

Así que los razonamientos de Aristóteles, de Udayana y de Tomas de Aquino, no 
estaban tan lejos de la verdad, porque de acuerdo al Big Bang todo lo que existe 
tuvo un antecesor y habrá una regresión casi infinita de causas anteriores en el 
tiempo hasta llegar al punto de lo que no tuvo causa primera.  
 

Y para los decimos que Dios creó ese instante que contenía todo antes de 
expandirse y con ello inició la creación del universo, seria razonable que nos 
preguntaran ¿y quien hizo a Dios?, prácticamente todos los niños formulan esa 
pregunta y normalmente los padres les hacen callar para que no pregunten esas 
cosas. Pero recordemos que para que la teoría de la causalidad sea correcta, es 
necesario que se cumpla con esa cadena de causas que son generadas por alguna 
causa anterior, y que se llegue hasta la causa primera, es decir a una causa no 



109 

 

causada por nada. Por lo cual en esta idea, lo que genera todo no debe tener quien 
le de origen, para nosotros por lógica deberá ser la causa primera creadora, por 
revelación (conocimiento religioso) es Dios.  
 

Además de que el concepto de ―antes de‖ no seria válido, porque ―antes‖ es una 
expresión que se refiere al tiempo y si el tiempo se crea en el Big Bang, no podría 
―existir un antes‖ de eso. En la búsqueda de un razonamiento que entienda el 
concepto de Dios, existen otras pruebas científicas como el Segundo principio de la 
Termodinámica, la teoría del Diseño o Principio Antrópico. Pero de todo esto lo 
interesante es que en un sentido o en otro, también hombres de ciencia siguen 
buscando y racionalizando teorías para encontrar una respuesta a esas realidades.  
 

COMENCEMOS NUESTRA HISTORIA, EL HOMBRE BUSCÓ A DIOS 
Históricamente, desde que en el ser humano hay conciencia de su existir, hasta el 
día de hoy, ya sea para aceptarlo o para negarlo, dándole un nombre u otro, 
hombres de diferentes tiempos, de diversas geografías y de distintas culturas se 
han preguntado acerca de Dios. El tema de un creador es algo muy ligado al 
concierto de nuestro origen y al de la creación del Universo. Pero pareciera que solo 
el ser humano se ha preocupado y ha buscado esa entidad llamada Dios. Nunca 
hemos visto a ninguna otra criatura, ni a las más organizadas hormigas, ni a alguna 
comunidad de abejas, delfines u monos, construir un altar, expresar algún rito 
religioso, buscar a un creador, o la inquietud por el destino de sus muertos. 
 

La realidad es que desde diversas culturas: Griegos y Mayas, Aztecas y Babilonios, 
Romanos e Incas, aunque separados por las distancias y por haber vivido en 
diferentes tiempos, coincidentemente buscaron ya sea a uno o a varios Dioses, y 
les han puesto diferentes nombres y atributos en su búsqueda. La distancia entre 
dichas culturas es solo cronológica y geográfica, ya que hay una aproximación en 
un hecho común, la expectativa de una experiencia trascendente. Pareciera que los 
hombres desde su interior intuyen, sienten y descubren que la realidad y la vida no 
pueden salir de la nada, y que dentro de ellos hay un sentimiento de futuro, algo 
mucho más allá de lo que todos encuentran como límite en la muerte.  
 

No podemos descartar que este fenómeno en un primer momento pudiera ser 
provocado por el miedo a lo desconocido, la naturaleza y sus fenómenos, 
especialmente en las primeras culturas. Y también al abuso de quienes al colocarse 
como intermediarios entre Dios y los hombres, descubrieron en ello un medio de 
control. Así que buscando una respuesta fácil y rápida, le dieron una personalidad 
deidífica al fuego, al agua, a la lluvia, o a los fenómenos que no pudieron 
comprender y buscaron la ayuda del cielo.  
 

Pero dejarlo solo como una simple respuesta común al temor y no ahondar en este 
tema sería quedarnos en la superficie y no ver que es un fenómeno mucho mas 
profundo. Especialmente en estos tiempos en que ya Edison, Einstein y una 
Pléyade de hombres de ciencia nos han enseñado que Tlaloc no es quien hace 
llover, y algunas otras cosas. En el hombre es un tema ―existencial‖ que le define su 
porque de esta aquí. Y quizá hoy como nunca antes, en la búsqueda de lo 
trascendente a la vida y al tiempo. 



110 

 

Así que esta sensación de eternidad es algo que surge del interior del ser humano y 
aunado al origen de todo y del ―clásico de donde vengo y a donde voy‖, nos lleva a 
un punto de encuentro entre la ciencia y las razones filosóficas y existenciales del 
hombre. Es decir que lo que descubrimos por la razón, se suma a lo que dentro de 
nosotros sentimos o percibimos de alguna otra forma. El razonamiento natural del 
hombre y la experiencia científica, nos llevan a entender que la generación 
espontánea está en franca desventaja con la lógica de que todo procede de algo 
previo que le dio origen. Así que esa secuencia en la transformación de la materia, 
en las cadenas biológicas, en los procesos de evolución y selección natural, nos 
llevarán al antecesor de cada ser o materia que existe, e irremediablemente 
llegaremos a un origen común de todo. Por lo general siempre hay una relación 
causa-efecto. Y lo que vemos es simple y llanamente la exactitud y perfección de la 
creación. ¿Quien podría darle un sentido a toda esta grandeza de lo creado? 
 

Pero para muchos en esencia el concepto de Dios es visto desde la búsqueda a las 
inquietudes por trascender, y aparece como una respuesta que permite a algunos 
descubrir en si mismos el sentido de su vida, porque ese Dios es mas un ser de 
respuestas y propuestas, que de reglas y manipulaciones. A la luz de la Fe es una 
experiencia personal hecha vida diaria y siempre eso será mucho más que solo un 
concepto, que solo una impresionante figura o un producto religioso.  
 

Los que hablan de ello trasmiten la certeza de su testimonio, hay algo que les dice 
que realmente existen como una imagen y semejanza de un Dios que ha plasmado 
en ellos desde la creación una vocación diferente a la de otras especies. De alguna 
forma todo hombre siente a su manera la necesidad de trascender, de no morir, de 
buscar la perfección en lo que hace, dice y piensa. El hombre está llamado desde 
su naturaleza mortal y creada, a compartir la grandeza y la inmortalidad. 
 

No podemos responsabilizar a la ciencia o a los científicos de ser quienes 
obstaculizan la búsqueda de Dios, el auténtico científico se construye con 
herramientas como el método científico, y sus conclusiones son comprobadas; pero 
decir que un científico serio niegue por default la posibilidad de algo que todavía no 
se comprueba, es restarle seriedad a dichos profesionales de la ciencia, porque su 
mente no esta cerrada a lo que después se puede demostrar. Sería negar la 
naturaleza investigadora de quienes siempre están abiertos a nuevas posibilidades 
en su búsqueda de la verdad.  
 

Su seriedad les lleva a confirmar lo que pueden palpar y ver de forma directa o 
indirecta, pero hay cosas en donde todavía no tenemos los instrumentos para 
registrar; conceptos como Trascendencia, Libertad, Justicia y Bondad entre muchos 
más, son algunos. Que no se haya podido medir, no significa que no pueda existir.  
 

Y DIOS TAMBIEN SE FUE REVELANDO AL HOMBRE 
Ya constatamos históricamente que el hombre desde siempre, en varias latitudes y 
en muchos momentos busca consciente o inconscientemente a su creador. Pero 
desde lo que llamamos la verdad Revelada en el ámbito de la Fe, sabemos que no 
era solo el hombre el que buscaba, descubrimos que hay en la experiencia de 
muchos y también el registro escrito de búsqueda desde Dios hacia el hombre.  



111 

 

Dios se inserta en la historia y en su Pueblo, Pueblo expresado en la suma de los 
individuos quienes le descubren, le encuentran y le siguen. Quizá por ello, tanto al 
hombre como a la cultura de todos los tiempos no les es ajeno. El hombre desde su 
naturaleza busca a Dios y Dios desde siempre sale a su encuentro, y le ha ido 
descubriendo su verdad. Los textos Bíblicos son un reflejo en la evolución de ese 
entender el concepto de Dios, del cómo la comunidad lo percibe y luego lo plasma. 
 

Esa comunicación de parte de Dios al hombre se realiza de forma muy respetuosa, 
es como si Dios no irrumpiera abruptamente en su historia, sino que se le va 
revelando poco a poco, a partir de la misma reflexión del hombre. Es decir que el 
hombre descubre a un Dios que se le va mostrando en su vida diaria a través de su 
cultura, en sus costumbres y su historia, en la medida en que el hombre va siendo 
capaz de irlo conociendo cada día mas y mejor. Y ese conocimiento de Dios se va 
perfeccionando para tener un conocimiento cada vez mas claro, y después ir del 
encuentro personal hasta el concepto de comunidad, del yo al nosotros, El Pueblo 
reconoce a su Dios en el compartir de la propia experiencia con sus hermanos.  
 

DIOS SE HIZO HOMBRE Y VINO AL HOMBRE, DIOS Y HOMBRE 
Importante es el momento cuando se da el milagro de que el creador de todo por 
voluntad propia se hace hombre como nosotros y habita en medio de nosotros. 
Tratemos de entender desde la Fe el impacto del sentido de ese acontecimiento. 
Algo nuevamente poco entendible a la razón. 
 

Con ello Dios logra su mas grande acercamiento a la humanidad, el hombre 
compartió y vivió con Dios, le escuchó y aprendió de El, y la imagen de Dios le fue 
mas plena, el Dios del amor y el perdón, el Dios de la Redención y dador de la 
Gracia, el Dios de todos y no solo de un pueblo, el Dios que vino a los pecadores y 
no tanto a los justos, el Dios que clamó justicia en todas sus dimensiones, el Dios 
que exigía un mundo igualitario aquí en la tierra, el Dios que libera al hombre hasta 
de la ley, ‖el sábado  esta hecho para el hombre y no el hombre para el sábado‖. 
 

Y la historia continúa, ese Dios viene personalmente a proclamar la Buena Nueva y 
envía a todos a predicar el Evangelio, porque los hombres de otras latitudes siguen 
viviendo y buscando a Dios. La experiencia de Dios es algo que se vive, pero no por 
ello está fuera de ser buscado, razonado y estudiado. Entendiendo esto como un 
camino que puede acercarnos mas a El. Esto no quiere decir que el estudio de Dios 
deba quedarse solo en el conocimiento, sería  algo absurdo. El estudio y la reflexión 
de Dios es solo una herramienta que Dios da al hombre a través de su capacidad e 
inteligencia, para conocer mejor todo lo creado y a su mismo  Dios. 
 

¿POR QUE LOS DOMINICOS  
ESTUDIAMOS E INVESTIGAMOS SOBRE EL TEMA? 
En la Orden de Santo Domingo el estudio y la formación para conocer a Dios es 
muy importante. Es una aportación de la Orden a la Iglesia. A Dios se le va 
descubriendo cada día más a través de la oración, la contemplación, en el 
encuentro en el amor con los más necesitados, es una experiencia de vida diaria. 
Sin embargo el encuentro del que hacer de la Teología, el estudio de la Palabra, 



112 

 

auxiliado por la historia, la hermenéutica etc, se suman a la experiencia de vida y, 
nos aportan pistas interesantes que alimentan nuestro conocimiento de Dios. Pero 
nada será como el encuentro cara a cara con Dios. 
 

Tomás de Aquino, uno de los más doctos dominicos, un cerebro escuchado en las 
grandes Universidades en su tiempo y hoy muy estudiado, con una inteligencia 
como pocas en la historia, emplea muchos años de su vida en plasmar reflexiones y 
conocimientos acerca de la verdad de Dios en sus escritos. Su vasta obra ha sido 
de gran utilidad para creyentes y no creyentes, hoy en día su Suma Teológica, la 
Suma contra los gentiles y sus Opúsculos y diversas reflexiones, siguen siendo una 
importante respuesta al hombre contemporáneo. Pero del mismo Tomas hay un 
pasaje que nos cuenta que un día estaba en profunda oración y contemplación de 
Dios, y al terminar exclama, ―todo lo que he escrito por años, a pesar de su 
profundo valor, no es nada comparado con la ―Verdad‖ que acabo de conocer‖. Nos 
constata que el Dios infinito, definitivamente siempre será mucho más.  
 

SANTO DOMINGO Y SU RELACIÓN CON DIOS 
En la orden de Santo Domingo encabezada por su Fundador se sabe dar el paso 
grande, y con ello a la transición del solo conocimiento intelectual de Dios a la vida y 
relación cotidiana con Él, y se evita que quede como una sola racionalización del 
concepto de Dios, tampoco creemos que esta relación con Dios sea una expresión 
puramente sensible, ni como solo una muy sentida y amorosa idea abstracta acerca 
de Dios, por el contrario, es una experiencia comprometida de vida y en la vida 
diaria. Y por último, el espacio de Dios es entendido por los Dominicos a ejemplo de 
Domingo, no como una fuga que nos saca de lo terreno a lo Divino, sino por el 
contrario, que nos lleva de lo más profundo y espiritual de nuestro encuentro con 
Dios, a estar, convivir e interactuar con la sociedad. Sin que esta relación con Dios 
deje de ser trascendente, total, plena y amorosa. 
 

Santo Domingo nos da ejemplo de cómo su relación con Dios cada día era más 
profunda, y como esa experiencia transformó e iluminó su diario actuar, quien se 
deja guiar por el Espíritu y al descubrirlo lo hace su vida, lo conoce y lo estudia, se 
comunica con Él y lo goza humildemente en toda su intensidad. 
 

Santo Domingo descubre a un Dios inagotable que puede ser descubierto y 
conocido más y más cada día, que no se termina nunca de conocerle. Santo 
Domingo nos habla de su descubrimiento de Dios a través de sus hechos y nos 
permite ver a ese Dios de amor pleno, a ese Dios que quiere justicia entre los 
hombres, a ese Dios que se hace uno con el que sufre y con quien menos tiene. A 
ese Dios que le recuerda al hombre cada día, que Dios lo creó libre, y que lo quiere 
seguir viendo libre, nunca atado a su debilidad ni a su confusión, cualquiera que sea 
la manifestación de esta. A ese Dios que exige a la comunidad del Pueblo de Dios 
que se comprometa en la línea de la justicia con todos los hombres de todo el 
mundo, especialmente con los más necesitados, los enfermos, los oprimidos y 
también en el compromiso de los que le siguen para llevar el evangelio a todos los 
demás. Santo Domingo y la Orden de Predicadores a través del tiempo han dado 
testimonio, ya no solo de llevar a su vida diaria lo que han aprendido y descubierto 



113 

 

de Dios, sino principalmente de cómo la palabra de Dios ha sido llevada al mundo 
entero desde hace más de siete siglos. 
 

DIOS ES DISCRETO 
Dios es como el amanecer que da la esperanza de todos los días, para poder volver 
a comenzar sin importar los errores del ayer, es la vida que renace una y otra vez a 
cada instante a nuestro alrededor y la energía que da la fuerza en todo el universo. 
Sin embargo Dios es discreto, no pide fanfarrias, ni esplendores, ni grandes 
aspavientos. Dios cultiva la humildad como estilo de ser. Dios hace presencia en 
cada expresión de su creación, pero también es el silencio que da marco a su 
presencia, que nada haga ruido a su nitidez, porque Dios es claro y elemental. Por 
eso Dios, sutilmente y a lo largo de toda la existencia humana, con humildad se ha 
ido haciendo parte de nuestra vida, de nuestra cultura, de esa forma le vamos poco 
a poco conociendo; así que cada día tendremos un mayor conocimiento y una 
visión mas clara de Dios 
 

Dios quiso definirse como el Amor, como la vida, como la luz, como el Pan alimento 
de vida, que participa de la vida, pero que no irrumpe en ella estruendosamente. 
Por eso Dios invita a comunicarnos con el en la discreta y prudente oración. Dios no 
espera bombos ni platillos para hacer sentir su presencia. Dios prefiere el canto de 
las aves, el silbar del viento, el vaivén de las olas y la prudente mirada de hombres 
con Fe que con silencio y paciencia esperan con certeza. Dios se hizo palabra, 
palabra que dice todo. Dios es Poesía que sabe llenar con su luz lo mas sombrío, 
es fogón que sabe dar calor a lo mas frío, es Pintor que sabe dibujar la esperanza 
en la desesperanza,  es música que hace vibrar todo lo que toca, es fuente que 
sabe llenar de amor los corazones. Cuando parece que todo termina, es donde Dios 
apenas comienza. Dios esta detrás de la puerta después de un desengaño. Dios es 
la certeza que aparece después de la incertidumbre, es el día que sigue a la 
obscura noche. Es el Dios que enamora y ama todas las cosas. El Dios fiel que esta 
a cada momento, y especialmente en el difícil momento de trascender a la muerte, 
para dar paso a la vida plena. Es el Dios que libera del miedo. Es el Dios de todos 
porque no es de nadie.  
 

Material de formación adicional, ¿Qué significa para ti? 
Contemplar la Realidad: Ver 
 

1 Sociedades modernas, aún en ciudades importantes que ante el exceso de 
un materialismo de varias décadas, buscan espacios de oración, espacios de 
paz y meditación. ¿Hemos necesitado buscar a Dios en esas reflexiones? 
2 La ausencia de Dios en las sociedades, provoca grandes insatisfacciones, 
sociedades llenas del dolor de la violencia y la oscuridad de la soledad. ¿cómo 
ves a tu núcleo cercano con respecto a este tema?                                             
3 Porque consideras que existe una percepción distinta de Dios y de la Iglesia 
en muchos hermanos que dicen creer en Dios, pero que no desean escuchar 
acerca de su Iglesia. ¿Se puede divorciar una idea de Dios de su Iglesia? 
 



114 

 

4  Mucha gente habla de Dios, pero pocos tienen un concepto claro, lo que les 
lleva a seguirle buscando en otros espacios religiosos o pseudo religiosos ¡hace 
falta formación desde nuestra perspectiva. ¿Qué tan formado te consideras? 
 

CUESTIONARIO DEL TEMA, SANTO DOMINGO, LOS GRANDES 
DOMINICOS Y EL CONCEPTO DE DIOS 

   1  ¿Por qué decimos que el hombre siempre ha buscado a Dios? 
   2  ¿Cómo se revela Dios al hombre? 
   3  ¿Cómo se va perfeccionando la imagen de Dios en el tiempo? 
   4 ¿Todos los seres creados buscan a un Dios y palpita en ellos la vocación de  

eternidad?  ¿O solo el hombre y porque? 
 5  ¿Que ha aportado la Orden  en relación al estudio sobre Dios? 

   6  ¿Qué pasa cuando las sociedades y los pueblos viven su vida haciendo a 
un lado a   Dios? 

   7  ¿Cual es la imagen de Dios que nos descubrió Jesús? 
   8 Todas las cosas se originan de otra de la cual salió, nada ha surgido de la 

nada, esto último lo ha descubierto la ciencia, entonces debe de existir 
algo generador de todo, lo que sería ―lo primero‖. ¿Porque entonces es 
tan difícil pensar para muchos hombres en la existencia de un creador? 

   9 ¿Porque muchos hombres no conocen a Dios? 
   10 ¿El mensaje de Dios es para todos? 
   11 ¿Es justo o injusto que muchos seres humanos no conozcan a Dios porque 

nadie les habla de Él? 
   12 ¿Quienes tienen el compromiso de darlo a conocer? 
   13 ¿Cómo sería la humanidad si fuese tocada por el mensaje de Dios? 

14 ¿Cómo sería la relación propuesta por el espíritu de búsqueda y 
apertura de los Dominicos hacia otras religiones? 

 

LEER Y REFLEXIONAR LAS SIGUIENTES REFERENCIAS. 

 Del Nuevo Testamento: 
 Hch: 17, 22-29 Dios en boca de Pablo de Tarso 
 1 Jn 4, 7-8   Dios es amor 
 

Del Nuevo Catecismo de la Iglesia Católica, Números: 
198, Lo primero en nuestro creer es Dios 
199 y 200  Creo en Dios 
204, se revelo progresivamente 
211 La historia de Dios en su Pueblo 
214 ¡Quien es Dios? 
219 y 221. Dios es amor. 



115 

 

               
 
 
 
                                                               

 
 
 

 
 

   9 
 

Jesús el Cristo, es a quién Predicamos los 
Dominicos 

 

―A lo largo de los siglos muchos millones de personas han venerado el nombre 
de Jesús; pero muy pocas le han comprendido, y menor aun ha sido el número 
de las que han intentado poner en práctica lo que El quiso que se hiciera. Sus 
palabras han sido tergiversadas hasta el punto de significar todo, algo o 
nada. Se ha hecho uso y abuso de su nombre para asustar a los niños, para 
inspirar heroicas locuras a hombres y mujeres, y hasta para justificar crímenes.  
 

A Jesús se le ha honrado y se le ha dado culto frecuentemente, mas por lo que 
no significaba, que por lo que realmente era.  La suprema ironía consiste en 
que algunas de las cosas a las que mas enérgicamente se opuso en su tiempo, 
han sido las mas predicadas y difundidas a lo largo y ancho del mundo… ¡en 
su nombre! ¿Significa esto que todo hombre (cristiano o no cristiano) es libre 
para interpretar a su modo a Jesús?, ¿y concebirlo de acuerdo con sus propias 
ideas y preferencias? Es muy fácil usar a Jesús para propósitos propios (buenos 
o malos).  A Jesús no se le debiera identificar plenamente con ese gran 
fenómeno religioso del mundo occidental que llamamos cristianismo. Jesús fue 
mucho más que el fundador de una de las mayores religiones. El esta por 



116 

 

encima del mismo cristianismo y ese cristianismo no puede arrogarse su 
posesión exclusiva, porque Jesús pertenece a toda la humanidad.  
 

Jesús fue una persona histórica que tuvo sus propias y profundísimas 
convicciones  por las que fue incluso capaz de morir. Hoy la pregunta será, 
¿No hay alguna forma de que todos nosotros (con fe o sin ella) podamos 
darle hoy a Jesús, nuevamente la oportunidad de hablar por si mismo?...‖ 
 

       Albert Nolan OP 

INTRODUCCION 

Para hablar de Jesús de Nazareth decidí comenzar con este interesante texto, 
tomado del libro de ese gran dominico Albert Nolan, hombre inteligente y 
comprometido con la problemática de África por muchos años. Uno de ellos habla 
de Dios en Sudáfrica, otro de la esperanza en un mundo desesperanzado y dos 
más muy interesantes, hablan de Jesús. En el titulado ―Ecce Hommo‖ encontramos 
esta introducción que no puede dejar de leerse, por que Nolan, siendo un hombre 
comprometido con la lucha por la justicia, con su vida misionera y siendo un hombre 
de Iglesia, nos comparte la visión de Jesús que el entiende por su propia  
experiencia. Así que me pareció que podría ser el marco ideal para ubicar nuestra 
reflexión en torno a lo que es el corazón de este libro, el contenido de nuestra 
predicación como Dominicos y el centro de nuestra vida, Jesús de Nazareth.   
 

Aprovecho para dar crédito a tres excelentes escritores, de quienes sus ideas que 
también flotan y se encuentran en este texto, ilustran de forma magistral algunos 
puntos. Haberles leído siendo yo aun muy joven, influyó de alguna forma en mi 
visión de la Fe. Me refiero a Paco García Salve, a Juan Arias y a Leonardo Boff. 
 

Hablamos de Domingo de Guzmán como el seguidor de Jesús que orientó su vida 
al Evangelio; hizo suyo el proyecto de Jesús, habló de El como pocos y le llevo a 
diferentes ciudades sin descanso. Por eso mientras mas estudiemos a Jesús, más 
entenderemos porque a Fray Domingo se le llama varón evangélico. 
 

En el contexto de la Orden de Predicadores mencionamos que la Espiritualidad 
Dominicana es Cristo-Céntrica, es decir que seguimos a Jesús de Nazareth y no a 
Domingo de Guzmán. Fray Domingo es un excelente ejemplo de cómo seguir a 
aquel Dios y hombre que vino a PREDICARNOS la Buena Nueva y a re-abrir el 
sentido de la trascendencia que Dios desde la creación había dado al hombre.  
 

Por ello los Dominicos trabajamos para hacer realidad el proyecto de Jesús, esto es 
darle vida a la misión a través del anuncio de la Buena Nueva, lo que 
necesariamente implica hablar de la construcción del Reino de Dios, que es en si, 
hacer posible la vida de Dios aquí. ―He venido a que tengan vida y vida en 
abundancia‖ (Jn 10:10). También será descubrir a los demás la imagen misericordiosa 
de ese Dios en el ejemplo de la parábola de la mujer adultera ―¿Donde están los 
que te condenan?‖. Y del Dios que antes de enjuiciar nos abre una nueva 
oportunidad en el amor del Hijo Pródigo; Pero es necesario señalar que Dios quiere 
hacernos concientes del concepto del prójimo. Nada tan contradictorio para el 
proyecto del Reino, como la respuesta de Caín. Cuando Dios pregunta ―Caín, 



117 

 

¿Dónde esta tu hermano?, el contesta, no se, ¿soy acaso el guardián de mi 
hermano?‖ (Gn 4:8).  Así que los temas como fraternidad, prójimo, justicia e igualdad 
son parte del anuncio del Reino y son impostergables. 
 

COMENCEMOS CONFIRMANDO SU EXISTIR 
En 2000 años de historia será difícil haber pasado por este mundo y no haber 
escuchado algo de Jesús, ya sea por nuestros padres, al haber leído algún texto 
sagrado o a través de comentarios de la misma gente. Y en esos años son pocos 
los creyentes o no creyentes que al conocer a Jesús, no dan por hecho la brillantez 
de su figura; Pero también en otros ha cabido la duda de si su existencia fue real o 
si pudo Jesús ser una bella idea filosófica personalizada en un nombre inventado. 
 

Si buscamos las fuentes que hablan de El, encontraremos dos tipos de referencias:  
Los escritos del Nuevo Testamento, que es lo más cercano a nosotros, que  hablan 
de lo que dijo y vivió Jesús. Pero algunos prejuician esos textos por ser literatura 
religiosa. Pero existen también los escritos históricos; de autores creyentes y no 
creyentes que dan referencias indirectas, no abundantes; pero si contundentes. 
Algunos hasta llegan a referirse a Jesús en forma despectiva. Escritores romanos 
como  Plinio, (Ep 10,96,2), Suetonio (25,4); Nerón (16,2) y Tácito, (Anales 15,44). O 
judíos como Flavio Josefo (Antigüedades Judaicas), escriben relatos acerca de 
algunos ―cristianos‖ que se llamaban así por seguir a un tal ―Cristo‖.  
 

Estos textos podrían parecer decepcionantes porque hablan muy poco de Jesús o 
porque usan adjetivos ofensivos hacia los cristianos, en alguno de ellos les llaman 
―abominables‖; pero no olvidemos que Jesús nació y vivió en un muy pequeño 
lugar, de un desconocido país, es más, en un país ocupado. Una de las posesiones 
más al oriente del Imperio Romano. Y que ni el, ni los que le seguían gozaban de 
popularidad. Jesús nunca buscó estar en medio de los grandes foros, nunca estuvo 
en Roma, ni en ningún otro lugar importante. El estaba con los de afuera, con los 
enfermos, con los olvidados, con su pobre pueblo. Por ello es entendible que los 
historiadores no hablasen mucho de Él. Cristo y sus seguidores siempre fueron mas 
un problema a resolver, algo con que se deseaba terminar. Recordemos que 
Apóstoles y muchos de esa primera Iglesia fueron martirizados. Los cristianos 
fueron terriblemente perseguidos durante largos 400 años. 
 

Así que el hecho de que historiadores que no compartían esa fe y sin ningún interés 
religioso hablen así, nos dan una prueba histórica muy clara de que Jesús ―el 
Cristo‖ si existió físicamente, esas pobres referencias indirectas son una buena 
información para quienes puedan dudar de la realidad histórica de Jesús. 
 

JESUS HOMBRE Y DIOS 
Pero esto es solo el primer paso, porque Jesús es mucho más que solo alguien que 
sí existió, es mucho más que un ser con brillantes ideas, mucho mas que ser un 
buen ejemplo, mucho mas que un hombre con pensamientos trascendentes y vida 
sabia. JESÚS ES DIOS, y si es difícil entender que resucitó, es más complejo 
comprender que es Dios y hombre. Pero esto es muy importante, es la columna 
vertebral en la vida de Fe. Jesús es plenamente hombre y plenamente Dios. Habitó 
entre nosotros, murió, resucitó y nos dejó su Espíritu para estar aquí con nosotros.  



118 

 

Para entender esto se requiere una respuesta repleta de fe, quizá nos ayudará 
tomar algunas frases del Evangelio. Existen al menos 13 referencias en donde el 
nos dice que es Dios, o que Dios y El son lo mismo. ―Yo y el Padre somos uno‖, ―El 
Padre esta en mi y yo en mi Padre‖, ―El que me ha visto a mi ha visto a mi padre‖, 
 

Ante la pregunta ¿Eres tú o hemos de esperar a otro?  Jesús contesta: vayan y 
cuenten a Juan (el bautista) lo que han visto, los ciegos ven, los cojos andan, los 
leprosos quedan limpios, los sordos oyen, los muertos resucitan, se anuncia a los 
pobres la Buena Nueva. (Lc 7: 19-23).  
 

LA PREGUNTA IMPORTANTE, ¿QUIEN ES JESUS? 
Al buscar información encontramos gran cantidad de textos de todo tipo: religiosos, 
históricos, filosóficos y reflexivos. Hoy se le puede encontrar hasta en el género de 
novelas y cinematografía. La historia de la humanidad no sería la misma sin El. 
Para seguirlo o para negarlo, Jesús no pasa desapercibido.  
 

En los Evangelios, ya juntando a Mateo, Marcos, Lucas y Juan, y agrupando la 
información, vemos que se registran una gran cantidad de momentos que Jesús 
dedicó a la oración, también hay tiempos que dedicó al ayuno para prepararse 
internamente. Hay cualquier cantidad de kilómetros recorridos en su caminar por 
muchas ciudades, y muchas miradas y palabras de consuelo que animaban a 
quienes le escuchaban; pero también hay palabras duras y difíciles para quienes se 
aprovechaban de los mas sencillos. Y hay eventos milagrosos, 23 en donde sana a 
alguien, 9 en donde actúa sobre la naturaleza y 3 en donde muertos vuelven a la 
vida. Hay 13 sermones y 39 parábolas. Esos son hechos que acontecieron en la 
discreción de unos cuantos, los que le acompañaban o quienes iban a escucharle. 
  

Por la gente con quien habló y por donde vivió, (entendemos que en esa región se 
hablaban varias lenguas), los mismos Romanos (El imperio), para comunicarse 
tenían que hablar el griego o alguno de sus dialectos como el Koine. Un carpintero 
como su padre, comercialmente debía hablar griego. Hay un diálogo de Jesús con 
Pilatos y otro con una mujer Sirio-Fenicia, ambos debieron ser también en griego. 
Así que podemos inferir que Jesús habló en arameo como lengua normal, pero en 
Galilea será el griego su lengua y el Hebreo será su lenguaje en la Sinagogas. 
 

El hecho es que crece de manera normal, vive como se acostumbraba en donde 
vivía y cumple con su religión Judía. Aunque nace en un muy pobre lugar y poco 
conocido, su misión lo insertó de forma importante en la vida de millones de 
personas a lo largo de todos estos años. La historia del hombre se parte en dos: 
Antes de Cristo y Después de Cristo. En el mundo de los no creyentes, 
escucharemos que Jesús fue un gran hombre, para algunos es un iluminado, o un 
buen filósofo, un hombre ejemplar y para otros, porque no, un gran negocio. 
 

Así que ante esa variedad de comentarios bien valdría la pena recordar el pasaje 
del Evangelio de Mateo en donde Jesús les pregunta a los que le siguen―¿Quién 
dice la gente que soy yo?‖, ―algunos dicen que eres Juan el Bautista, otros que 
Elías, otros que eres Jeremías o alguno de los Profetas…‖ (Mt 16: 13-17), Y Jesús 
irrumpe con una Pregunta directa ―¿Y ustedes quien dicen que soy yo? 
 



119 

 

Esta es la pregunta clave para todos y cada uno de nosotros, pregunta que sigue 
siendo válida hoy, porque nos recuerda que lo importante no es lo que dicen los 
demás, sino lo que afirmamos nosotros. Cuando Jesús pregunta, la pregunta no 
queda solo dirigida a los apóstoles, sino que también nos la hace directamente a 
nosotros Hoy, así que con mucha sinceridad habrá que pensar nuestra respuesta y 
definir nuestra posición con respecto a Jesús. Durante dos mil años no son pocos 
quienes aceptan a Jesús como Dios, otros aseveran que comparten su vida y se 
comunican con Él, y algunos hasta han dado la vida por Jesús. 
 

JESUS ES TAMBIEN UNA PROMESA QUE SE CUMPLE 
Si revisamos la Historia de la Salvación, veremos que el pueblo Judío desde siglos 
antes estaba esperando la llegada del Mesías; esto da otra dimensión a Jesús, 
porque ahora su llegada es el cumplimiento de la Promesa de Dios, la llegada del 
Liberador esperado. Así que desde el punto de vista religioso, para el Judío y el 
cristiano, Jesús es la promesa cumplida, ―nacerá de una Virgen‖, ―Oh Belén efrata‖  
 

PERO QUE ESPERABAN DE JESUS 
En ese tiempo los judíos traían una difícil historia de invasiones y esclavitudes; 
cuando no fueron los Egipcios, fueron los Babilonios y cuando no, los Romanos. 
Muchos años de cautiverio sintiéndose menos que los pueblos vecinos, quienes 
presumían de sus Dioses fuertes. Pero como sabían que vendría el Mesías, le 
esperaban con urgencia. La expectativa de cómo sería Jesús, oscilaba entre 
quienes esperaban al Dios poderoso con el resplandor de la riqueza y la de un juez 
severo que castigaría a los que no cumplieron ―La Ley‖, y de paso a sus vecinos, 
otros esperaban al generador de una independencia Política, otros más creían que 
se encontrarían con un Rey lleno de ejércitos que les liberaría del yugo de otros 
pueblos. Quien instauraría un nuevo Reino. 
 

PERO JESUS ERA…. 
Sin embargo Jesús el Cristo vino al mundo, y para sorpresa de muchos nació pobre 
y con los pobres, se pasó haciendo el bien, predicando la Buena Nueva, no generó 
la revolución Política que algunos esperaban, ni tuvo un solo ejército, habló más de 
perdón que de castigo, en lugar de estar mas con los justos, buscó amorosamente a 
los pecadores, compartió la Buena Nueva, y su signo fue el venir al hombre para 
hacerlo hijo del mismo Padre, Jesús le abrió al hombre la posibilidad de no morir y 
compartir su morada en la vida eterna. En los Evangelios hay trece expresiones en 
donde se autodefine y dice ―Yo soy…‖ y ninguna era nada de lo que esperaban. 
 

Jesús supo devolverle al hombre su espíritu de libertad de tal forma, que no solo 
predica la libertad ante el pecado, sino que lleva el concepto de libertad al hombre 
en su totalidad, que nada le esclavice, que nada detenga al hijo del amoroso Padre 
Dios, ―el hombre‖. Y lo encamina e invita hacia la perfección ―Sed perfectos como mi 
Padre‖, Jesús abre al hombre a una libertad plena fincada en el amor. ―La Ley esta 
hecha para el hombre y no el hombre para la Ley‖. (Mc 2:23) Y ante una ley Judía 
cargada de preceptos (613 preceptos), El nos habla de un solo mandamiento, el 
mandamiento del Amor (Lc 10:25). Con la exigencia de hablar menos y cumplir mas. 
 



120 

 

Jesús dijo, Jesús actuó, Jesús cumplió y al final le mataron, para desesperación y 
desengaño de muchos así fue. Hasta la duda se apodera de algunos, el Dios 
termina colgado de un madero, el Dios fue insultado y vejado, el Dios fue 
abandonado por quienes le seguían. Y ante eso, ¿Que Cristo, que Dios vamos a 
Predicar?, ¿Cómo hablar de un Dios que no logró los aplausos, ni el poder político?, 
Como predicar a un Dios que murió sometido como un ladrón. Los seguidores de 
Jesús tenemos la certeza de que Jesús cumplió su promesa, ¡Que Jesús resucitó! Y 
que por eso no es vana nuestra Fe. Pero muchos esperaban otra historia. 
 

LOS DOMINICOS PREDICAMOS AL JESUS DIOS DE LA VIDA   
Los Dominicos predicamos a Jesucristo resucitado, al Dios hecho hombre, el Cristo, 
el Dios cercano, quien ama toda la creación y a todos los hombres, El Dios que todo 
comprende, el Dios interesante, inteligente y atractivo. Y no a la caricatura de Dios 
que en muchos momentos hemos escuchado. Su mensaje debe sonar como es, la 
voz que estalla cuando debe estallar, que consuela cuando debe consolar, que reta 
cuando debe retar. No podemos maquillar el texto, ni podemos limar las aristas de 
las palabras duras del Evangelio. La palabra de Dios está allí y la única forma en la 
que deja de ser historia y letra muerta, es cuando nos atrevemos a proclamarla y 
darle vida en nuestras acciones y en nuestra predicación. Es lo menos que 
podemos hacer por el Dios que nos ha cautivado y no dejar la verdad en un texto, 
es necesario gritarla al mundo, llevarla a muchas conciencias. Por eso Predicamos.  
 

No es fácil hablar de Cristo, es un reto al compromiso que requiere de Fe y de estar 
convencidos. La Buena Nueva es esperanza y promesa, es amor y consuelo; pero 
es algo no fácil de aceptar. Opta por criterios que son diferentes a los que el mundo 
y sus sociedades nos ofrecen. Jesús es el hombre-Dios de la libertad, el de la 
Justicia, quien invita a la perfección y no a la mediocridad, quien vomita a los tibios, 
quien aprecia la humildad y la pobreza evangélica. 
 

La Buena Nueva debe ser transmitida con total fidelidad, explicarla no es dar 
apreciaciones personales, es necesario dejar hablar a Jesús. A Jesús no se le 
puede manipular. El lema de la Orden de Santo Domingo es “Veritas” que quiere 
decir ―verdad‖, en la historia se nos conoce como la Orden de la Verdad, Santo 
Domingo sabía de la fidelidad que requiere hablar de Dios o mejor dicho el dejar 
que Jesús-Dios hable y sea conocido sin adecuaciones. 
 

Muchos han hablado de Jesús, muchos le han venerado, pero pocos le han 
comprendido, algunos han puesto en sus palabras interpretaciones de algo que 
nunca dijo. Los cristianos nos hemos visto tentados en muchas ocasiones a 
secuestrarlo al decir que es solo nuestro. Y Dios, es de Dios todos, de los que creen 
y de los que no creen, no tenemos y nadie tiene el monopolio de Jesús. 
 

Aunque Jesús es un hombre histórico no intentemos hacerle Biografías, Jesús va 
mas allá, Jesús anuncia el Reino de Dios y lo pone en práctica, Jesús llora y 
consuela. Jesús forma la comunidad y como Iglesia la envía al mundo, aunque sus 
ejemplos eran sencillos, son mensajes de gran profundidad. Jesús al ver la realidad 
tuvo respuestas, su vida misma fue una respuesta. 
 



121 

 

EL JESUS QUE CONTEMPLABA 
Nadie como Jesús para contemplar, siempre veía en la realidad de todos los días 
algo para mirar de esa forma diferente, que los Dominicos llamamos contemplar, 
sus ojos se posaban en la actividad de los pescadores, en los lirios, en las semillas 
y en cuantos mas ejemplos vio y nos dio en forma de parábolas, cuantas veces 
contempló las diversas actividades de los que a su paso encontraba, para hablarnos 
del Reino. Jesús sabía mirar con amor y por ello era sensible al dolor y a la 
necesidad, Jesús contemplaba con agudeza y así podía discernir. Jesús sabía 
contemplar las situaciones de pobreza, de carencias, de opresión, de marginación y 
entender su origen, sin caer en respuestas que tentaban a la confrontación con 
quienes generaban la injusticia. Pero también contemplaba en oración la voluntad 
del Padre, a veces difícil. ―Si es posible, aleja de mi este cáliz‖. Jesús contemplaba.  
 

JESUS SENTIA COMPASION 

Sentía compasión por las carencias materiales y espirituales, se conmovía al ver la 
realidad y sufría al ver la injusticia, especialmente cuando el hombre perdía la 
libertad, haciéndose esclavo de muchas cosas entre ellas del pecado. Su misión 
estaba enfocada a la salvación integral del hombre y su amor por el, fue el motor de 
su acción. En muchos pasajes encontramos su gesto conmovido por la realidad. 
Sólo ante la necesidad de alguien actuó con acciones sobrenaturales, que hoy 
conocemos como milagros, éstos siempre respondieron a la petición llena de Fe de 
la gente y ante el dolor de quienes sufrían. Cuando encontramos en Domingo a 
quien se conmovía hasta las lágrimas por los pecadores y las necesidades del 
hombre, podemos estar ciertos de que el ejemplo de Fray Domingo nos lleva a 
Jesús, ya que Jesús fue el ejemplo pleno de Domingo. 
 

JESUS ORABA 
Jesús oraba y se llenaba de Dios, lo hacía intensamente antes de cada momento 
importante de su vida, se comunicaba con su Padre y en su oración pedía por su 
importante misión y por todos. Esa vida de oración constante nos enseña a 
valorarla. El habló de la importancia de la oración y sus características, incluso el 
enseñaba a orar. En los Evangelios hay trece pasajes importantes en que Jesús 
privilegia la Oración, ―Y Jesús fue a orar…‖. Jesús que en su oración pedía al Padre 
por todos nosotros. Cuando vemos en Fray Domingo el ejemplo de la oración, de 
esas largas noches hablando con Dios, entendemos que solo así se puede transitar 
en el camino de descubrir y conocer a Dios para hacer su voluntad. Y que así se 
recibe la respuesta de Dios a los que pedimos. ―Pidan y se les dará…‖ 
 

JESUS EL PREDICADOR 
Jesús no habla mucho de si mismo, habla más de la misión. Jesús sabía que su 
misión no era solo venir al mundo como cumplimiento de una promesa, Jesús sabía 
que no solo pasaría por el mundo para ser reconocido por algunos, Jesús sabía que 
no solo le daría forma al Pueblo de Dios y su institución como primera Iglesia, Jesús 
tenía como objetivo el Reino de Dios para el mundo entero.  
 

La promesa de la salvación no fue solo para el pueblo Judío. Jesús deseaba que 
todos los pueblos conocieran la Buena Nueva, por esa razón Él Predicaba y por ello 



122 

 

envió a todos a evangelizar al mundo con la misma misión. Su mandato fue muy 
claro ―Vayan a todo el mundo y lleven la Buena Nueva‖. La Misión de la Orden de 
Predicadores es la realización en la práctica del mandato de Jesús de llevar el 
Evangelio a los demás, y es respuesta a la necesidad que tienen los hombres de 
todas partes de conocer a Dios. Es la continuidad del proyecto de Jesús.  
 

JESUS HUMILDE, ENSEÑA A SER HUMILDES 
Renunció a cualquier adulación, evitó siempre los reconocimientos, tenía una vida 
humilde y pobre, una vida que buscaba a los más desamparados, salió a las 
afueras a predicar a los olvidados, fue por los que no creían y a buscar a los que 
había caído en el error. Su predicación estaba llena de palabras sencillas, 
entendibles; su objetivo era que la gente conociese y entendiese, no el demostrar 
cuanto sabía. ―Bendito seas padre, porque te revelaste a los humildes…‖ 
 

PERO LA FELICIDAD SE CONTRUYE, EL REINO DE DIOS 
Decimos que Jesús era un Predicador, ¿Pero que predicaba Jesús? Jesús 
predicaba el Evangelio de la alegría, Jesús hablaba del Dios del perdón, Jesús 
hablaba de la posibilidad de un futuro, su mensaje  no fue derrotista, el invitaba a la 
felicidad, Jesús llevaba al hombre a la libertad plena, Jesús no deseaba poner 
―pesadas cargas‖ legales en los hijos de Dios, todo lo fundamentaba en el amor. 
 

Jesús invitaba a vivir juntos el Reino de Dios; pero ese Reino hay que construirlo 
todos, día a día. Ese es el Reino que predicaba a cada momento. El Reino de Dios 
es una frase que encontramos 122 veces en los Evangelios, 90 en forma directa de 
la boca de Jesús, la menciona de muchas formas y se vale de mil ejemplos ―el 
Reino de Dios se parece a…‖ Jesús siempre habla del Reino de Dios hoy, y no de 
un Reino al morir. Pero lo presentó como algo bueno, no algo a cumplir y a sufrir, 
era una propuesta gozosa. ―Jesús Predicaba la Buena Nueva del Reino‖ (Mt 4:23). 
En concreto el Reino de Dios es la vida de Dios y sus criterios en nuestra realidad, 
es un mundo de justicia, de paz y de amor, en donde no basta con ser ―los buenos‖ 
hay que velar por todos, cuidar de todos y ―vivir con todos‖. 
 

En el Reino siempre estaremos insertados en la dinámica de la preocupación y 
relación con nuestro prójimo; esto nos reclama ser justos con todos y a cada 
momento, para así construir también relaciones y estructuras justas. El Reino de 
Dios es comunidad y fraternidad, en el Reino de Dios no se habla de personas solas 
sino de pueblos enteros, en el que se comparte y se vive la fe entre todos, en el 
Reino de Dios ―el hermano necesitado‖ es tan importante, que Jesús pide ser 
buscado dentro de cada uno de ellos, ya sean en los enfermos o en los pobres, en 
los presos o en los que no tienen donde dormir y vivir. Allí en ellos esta Jesús. 
 

Es un hecho que Jesús inicia su ministerio causando escándalo, recién bautizado 
por Juan el Bautista, va a una Sinagoga y al leer un texto de Isaías, que se nos 
refiere muy bien en el Evangelio de Lucas dice: ―El espíritu de Dios esta sobre mi, 
me envió a traer la Buena Nueva a los pobres, a anunciar a los cautivos su libertad, 
a los ciegos que pronto van a ver, a poner en libertad a los oprimidos y a proclamar 
el año de gracia del Señor, y esto se cumple hoy‖ (Lc 4: 18-19). Ese día lo sacaron a 
empujones y casi lo matan, querían despeñarlo. Fue su primer anuncio del Reino. 



123 

 

 

En realidad el Reino de Dios es un mundo de alegría plena, esa alegría completa 
que no se evapora, alegría sólida, responsable, auténtica, por eso se requiere de 
una exigencia personal. Un Reino donde no basta con cumplir, hace falta caminar 
hacia la perfección, por eso el Reino de Dios no es de mediocres, ni de 
conformistas. Aquí lo importante es Ser y no Parecer.  
 

Pero como la invitación es a dar y repartir, a hacer justicia y ver por los demás, es 
un texto difícil para quienes no queremos entender que la creación, sus contenidos 
y sus beneficios son para todos. Y para quienes no hemos podido pasar de solo dar 
caridad. Cuanta falta hacen personas como esa viuda pobre, como la que vio Jesús 
en el Templo, que dieron todo lo que tenían (Mc 12:41). Cuanta falta hace entender 
que cuando ―hacemos caridad al dar algo a los pobres‖ en realidad les estamos 
devolviendo algo de lo que les pertenece, porque Dios se los había dado primero. 
(San Ambrosio). Pero argumentos para discutir esto hay muchos y los escucharemos 
siempre. Esta es una complicación que tenemos que superar para la construcción 

del Reino, decía Jesús ―El que tenga oídos que oiga‖ 
 

Algo importante es que Jesús está y vive con nosotros para seguir construyéndolo 
juntos, ―No teman, estaré con ustedes hasta el fin de los tiempos‖ (Mt 28: 19-20). El 
Reino de Dios se Predica, se proclama y se construye en todos los lugares, pero 
requiere de hombres valientes, hombres con fe. Esa es la Misión. 
 

JESUS DE LA LIBERTAD, JESUS LIBERADOR 
Un punto importante ligado al concepto del Reino de Dios, es el tema piedra angular 
en la predicación de Jesús, ―la liberación del hombre‖. Un hombre esclavo no es 
congruente en el concepto de un Dios que le creó libre. Jesús vino a liberar al 
hombre. ¿Liberar de que? Cuando leemos el Génesis leeremos que después de la 
creación dice: ―Y vio Dios que era Bueno‖. Es decir que hay una creación de todo en 
armonía, la sinfonía de la vida que se expresa en un destino y ―en un bien común‖. 
Al parecer de pronto el equilibrio se rompe y surge el dolor, el descobijo, la 
polarización, el uso y el abuso no solo de los recursos, sino también de las 
personas, la aparición del poder que se impone y modernas formas de esclavitud.  
Vemos unas explicitas y violentas u otras mas sutiles, desde discriminación por  
raza, color o forma de pensar, hasta un sometimiento de un hombre que se hace 
esclavo de las drogas, del consumo, y de una y mil dependencias. Para engañarle 
se ha utilizado desde el marketing, hasta una manipulada ―democracia‖.  
 

Algunos se apoderan del bien común y se lo reparten de acuerdo a criterios de 
mercado, de las leyes de oferta y demanda. Otros en su desmedida producción, 
avientan toneladas de bióxido de carbono a la atmósfera y están matando nuestro 
futuro, pero ¿quien puede detener a los poderosos que quieren producir más? No 
hace falta hablar de la tala inmoderada, de derrames que matan miles de especies, 
y de quienes no quieren hacer leyes de trabajo justas, porque hay que seguir 
explotando a los que generan el capital. ¡Y cuanto mas podemos decir!. 
 

Los hijos de Dios comienzan a ser victimas de la enfermedad, de la ignorancia y de 
la falta de oportunidades. Otros que aparentemente han resuelto sus necesidades 



124 

 

básicas, también pierden su libertad y se arrodillan ante el dinero, el placer o el 
poder. Creo que está por demás seguir descubriendo de que podría liberar un Dios 
al hombre, o si era necesaria o no la liberación del hombre. Porque no es problema 
de ricos y pobres, ambos sufren el dolor de un hijo secuestrado o adicto a las 
drogas. Hay que liberar a todos. Todos somos hijos del mismo Padre. 
 

¿DÓNDE ESTA JESUS? 
Los creyentes somos muy dados a buscar a Dios en ―un cielo‖ a veces tan lejano y 
tan difícil de explicar, esta tentación a alejarlo de la sociedad a lugares mas puros y 
santos es muy antigua, y en ocasiones evita nuestro verdadero encuentro con Él. 
Jesús está en cada hombre olvidado, en cada hombre que sufre, en cada hombre 
enfermo, en cada hombre miserable, en cada hombre que tiene hambre, y en la 
búsqueda de nosotros mismos cuando de Él nos alejamos, ahí está Jesús aunque a 
veces lo olvidemos. Si queremos encontrarnos con Dios, ese es el camino, el 
servicio y la entrega a los demás. Hemos dicho en otro momento que Dios se le 
conoce a través del estudio y la reflexión y que la oración y la contemplación son 
importantes medios para ese encuentro. Pero nuestra misión cobra sentido al 
llevarlo a quienes no le conocen y al descubrirlo en los más alejados y necesitados. 
 

JESUS ES DIRECTO ¿A QUIEN INVITA? Y ¿A QUE TE INVITA? 
Jesús ignora los rodeos, nada como su franqueza. ―Yo soy la luz del mundo, el que 
me sigue no anda en tinieblas, y si que es necesaria la luz, porque quien anda con 
dobleces busca la obscuridad, y las palabras nebulosas serán sus mejores 
cómplices. Es necesaria la luz, mucho de la confusión y el no poder ver bien, es por 
que en ocasiones nos rodea la obscuridad. ―Ustedes son la luz del mundo…‖  
 

Así que se trata de ti y de mí, y después dar el brinco al mundo, no se puede 
cambiar al mundo sin cambiar uno mismo. Jesús invita a transformarte, a hablar de 
redención, a construir el Reino, a transformar la sociedad, y eso no tendrá sentido 
sin ti o sin mi.  No es preciso tener ya una vida ejemplar para asimilar el Evangelio, 
el Evangelio en si nos transforma y limpia. Un Evangelio elemental, directo, sin 
muchas teorías que le quiten fuerza. No se trata de solo darles sopa a los 
hambrientos, se trata de que no haya hambrientos, ni se trata de poner parches de 
buena voluntad. Mucho menos de que existan hombres con barniz de Evangelio, se 
trata de una transformación real desde adentro, para que se haga realidad en lo que 
hacemos y no solo en lo que decimos. 
 

Pero para hacerlo es necesario comenzar con no estar satisfecho con como están 
las cosas, hay que contemplar la realidad y entonces veremos que no es lo que 
queremos, quien piensa que todo ya esta bien, no sirve para cambiar, porque nunca 
verá lo que hay que cambiar. No estar satisfecho no es odiar al mundo, ni la 
invitación a huir de el, es sencillamente tener los ojos abiertos para contemplar y ver 
en todo una oportunidad para mejorar. Para hacerlo es necesario saber que solo se 
puede cambiar desde adentro, tanto a nosotros, como a la sociedad. ―Lo malo no es 
lo que entra al hombre, sino lo que sale de el…‖ Por ello hay que buscar la 
transformación con todos, los que están lejos y los que sienten que están abajo y 
lejos, luchar codo con codo, amándoles. Nunca se puede salvar desde el púlpito ―de 



125 

 

los bien portados‖. Pasémonos del lado de los hombres. No podemos amar a un 
Dios que no se ve, si no amamos primero a los hombres que si vemos.  
 

Para lograr el proyecto es necesario estar comprometidos, esa es la clave. 
Comprometerse es un verbo para adultos, para mayores de edad, para valientes, 
para gente autentica. ―El que pierde su vida por mi la salvara…‖ Para hacerlo se 
necesita Fe. Fe en que tu con Jesús puedes transformar el mundo y que para 
transformar y transformarse, es menester ser esclavo de tu conciencia. Fe no es un 
salto al vacío, Fe es el salto mas seguro. Se tiene Fe o no se tiene.  
 

Fe como la de Andrés. Recordemos el pasaje: De pronto hay más de 5,000 
personas en la mitad del desierto, están hambrientos, han seguido a Jesús por 
horas. Y Jesús pregunta a Felipe ¿Con que podremos dar de comer a todos estos?  
 

Felipe se aterra, si usa la razón sabe que esta en un buen problema, traer alimentos 
al desierto, son cientos de camellos para alimentar a aquella muchedumbre. Pero 
Andrés dice: maestro aquí hay un niño que tiene cinco panes y dos peces. Habría 
que ser muy ingenuo para atreverse a dar tal solución, o podría pensarse que ya 
estaba alucinando por el calor, o también porque no, pensar en que tuvo Fe, esa Fe 
que si se puede tener en Jesús.  
 

Para Dios bastó eso, nadie lo creería, aunque igual y Andrés tambaleo un poco, el 
niño que traía los panes y los peces no, entregó todo con su Fe, y eso fue 
suficiente, el resto lo hizo Jesús, comieron todos y sobró. Hay que ir aprendiendo el 
estilo de Jesús. Bastó la Fe y la necesidad de muchos. Si tuviésemos Fe, aunque 
fuera del tamaño de un grano de mostaza? 
 

Entonces entendamos que si es posible cambiar al mundo, que si es posible 
construir el Reino, que si podemos pensar en un mundo mejor y acallar ese 
pensamiento derrotista que abate a la mayoría. Por eso urge Predicar la Buena 
Nueva. Jesús esta aquí en medio de nosotros, comencemos hoy. Urge  
 

La invitación final será para todos, hay un Jesús que invita y la invitación para 
nosotros ha estado ahí. ¿Podremos atrevernos a creer un poco más?, ¿Podremos 
atrevernos a dar el paso y cambiar? Enfrente esta nuestra realidad y la realidad del 
mundo y la de nuestros hijos, hay una creación que nos deleita con sus maravillas. 
¿Podremos hacer realidad nuevamente ese ―Y Dios vio que era Bueno?‖ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



126 

 

―Padre, la hora ha llegado; glorifica a tu Hijo, para que tu Hijo te de 
gloria a ti, usando el poder que a el diste sobre todos los mortales, para 

comunicar la vida eterna a todos. Y esta es la vida eterna: que te 
conozcan a ti, el único Dios verdadero y al que enviaste Jesucristo. Yo te 

he glorificado en la tierra cumpliendo la obra que me encargaste. 
Ahora tu Padre, dame la misma gloria que tenía a tu lado desde antes 

que comenzara el mundo. 
He manifestado tu nombre a los que del me diste; tuyos eran, y me los 
diste y han guardado tu palabra.  Ahora ellos reconocen que viene de 

ti todo o que me diste, las palabras que me confiaste, se las he 
entregado y las han recibido. Reconocieron que yo he salido de ti. y han 
creído que tú me enviaste. Yo ruego por ellos; no ruego por el mundo, 
sino por los que me diste; porque tuyos son, y todo lo mío es tuyo  y lo 
tuyo mío; y he sido glorificado en ellos.  Yo ya no estoy en el mundo; 
pero ellos se quedan, mientras yo vuelvo a ti. Padre santo, guárdalos 
en tu nombre, para que sean uno, así como nosotros. Cuando estaba 

con ellos, yo los guardaba en tu nombre; y los cuide, y ninguno de ellos 
se perdió, sino el hijo de perdición para que la Escritura se cumpliese.  

Ahora vuelvo a ti; y hablo esto en el mundo para que tengan la 
plenitud de mi alegría. Les he dado tu palabra; y el mundo los 

aborreció, porque no son del mundo, como tampoco yo soy del mundo. 
Hazlos santos según la verdad: tu palabra es la verdad.  Como tú me 
enviaste al mundo, así yo los he enviado al mundo. Y por ellos yo me 
santifico a mí mismo, para que también ellos sean santificados en la 

verdad. 
Mas no ruego solamente por éstos, sino también por los que han de 

creer en mí por la palabra de ellos, para que todos sean uno; como tú, 
oh Padre, en mí, y yo en ti, que también ellos sean uno en nosotros; 

para que el mundo crea que tú me enviaste. La gloria que me diste se 
les he dado para que sean uno, así como nosotros somos uno. Yo en 

ellos y tú en mí, para que sean perfectos en unidad, para que el mundo 
conozca que tú me enviaste, y que los has amado a ellos como también 

a mí me has amado. Padre, aquellos que me has dado, quiero que 
donde yo estoy también ellos estén conmigo, para que vean mi gloria 

que me has dado; porque me has amado desde antes de que el mundo 
existiera. Padre justo el mundo no te ha conocido, pero yo te he 

conocido, y éstos han reconocido que tú me enviaste. Y les he enseñado  
tu nombre y seguiré enseñándolo, y así, el amor con que me amaste 

estará en ellos, y yo también estaré en ellos‖ 
 

         Jn 17:1-26 
 



127 

 

Material de formación adicional, ¿Qué significa para ti? 

Contemplar la Realidad: Ver 
 

1) En la Historia, La referencia obligada es Antes de Cristo y Después de 
Él. Es innegable que no ha existido otro hombre en la Historia que haya 
sido nombrado, por algunos: negado, discutido, tergiversado y por 
muchos amado hasta la muerte,. ¿Quien es para nosotros? 

 

2) Algunos hablan de su inexistencia, otros le dan carácter de mito y 
leyenda,  algunos mas le reconocen como un buen hombre ejemplar, 
otros le dan grado de iniciado, le adjudican viajes secretos a Cachemira 
y a Egipto. ¿Qué sabes de esto? 

 
3) Muchas religiones han intentado monopolizarle, se le ha caricaturizado 

aún por nosotros mismos, su mensaje directo se ha maquillado, las 
aristas de su verdad  han sido limadas para que suene bonito y se le 
reste su dureza, en su nombre se ha asesinado, utilizándole se ha 
querido rehacer la ciencia, que debiera tener su camino. ¿Que 
pensamos y que hacemos ante esto? 

 

4) Millones dicen conocerle, vivirlo experimentarlo, comunicarse y sentirse 
escuchados. Le buscan unos le niegan otros, Miles han dado la vida por 
Él y muchos dispuestos a lo mismo. Millones cuando le conocen, 
cambian su vida y esta cobra otro sentido. 

 

5) Algunos más le han descubierto en los enfermos, en los presos en los 
pobres, en los marginados, en los mas desprotegidos, y le encuentran 
con frecuencia allí. ¿Has tenido esa experiencia? 

 

6) Otros le descubren humilde, sencillo, amoroso, compasivo. Sin embargo 
quien le entiende mejor es quien ha recibido su consuelo, el aliento. El 
Dios de la siempre ―otra oportunidad‖ ¿Lo vives?, todos nos hemos 
equivocado y Él esta atrás esperando, para darnos consuelo. 

 

7) Muchos en el tienen toda la confianza y están ciertos de su promesa de 
permanecer entre nosotros hasta el final de los tiempos. Muchos gozan 
de su existencia, y se ha convertido en la mas grande experiencia que 
han tenido. ¿Podemos llegar a esto? ¿Qué pasa después? 

 

Contemplar la Palabra: Pensar 
Del Nuevo Testamento: 
Lc 4: 16-21, Se crió en Nazareth y Proclama su misión   
Lc 5: 31-32, A quienes viene  
Lc 17: 20-21 El Reino está entre ustedes.., 



128 

 

Jn 1: 1-18  En el principio… 
Mt 16: 13-15 Quien dice la gente que soy yo 
Lc 7: 19-23  ¿Eres tú o debemos esperar a otro? 
Mc 15: 39. Verdaderamente era el hijo de Dios 
Jn 10: 30  Yo y el Padre somos uno 
Jn 10: 36-38 El Padre esta en mi y yo en el Padre 
Jn 6: 45. El que me ha visto a mi, ha visto al Padre 
Rom 14: 7 El Reino de Dios es cuestión de justicia 
Mt 11:28. Vengan los que están cansados 
Mt 5:43-48 Sean perfectos como su Padre 
Jn 10:10  He venido a que tengan vida, y vida en abundancia 
 

Del Nuevo Catecismo.  
Nos. 423, 470, 472,475, 476. Jesús era hombre 
Nos. 422, 424, 432, 441, 444 Jesús es Dios 
Nos. 625, 639, 640, 641, 643, 644 La Resurrección de Jesús 
Nos. 83, 464, 574, 606, 671.  
 

CUESTIONARIO DEL TEMA  
JESUS, EL CRISTO A QUIEN PREDICAN LOS DOMINICOS 
1 ¿A quién predican  los Dominicos? 
2 ¿Existen documentos que hablen de la existencia de Jesús de    Nazareth? 
3 ¿Quién es Jesús para el Mundo? 
4 Sabemos que Jesús murió, pero ¿qué es lo más importante para nosotros? 
5 ¿Cuál fue la sorpresa que el pueblo Judío llevó al conocer a Jesús? ¿Qué tipo 
de Mesías esperaban y que tipo de Mesías descubrieron? 
6 ¿Qué significa que Jesús nos enseñe a decirle Padre al mismo Dios? 
7  ¿Será importante hablar de Jesús a otros? ¿Porqué? 
8 ¿Cómo era la vida de Jesús? 
9 ¿En que es notable la imitación de Sto. Domingo de la vida de Jesús? 
10 ¿Cuál fue el mensaje principal de la predicación de Jesús? 
11 ¿Qué significa el anuncio del REINO? 
12  ¿Cómo sería el Reino de Dios? 
13 ¿Porque podemos decir que Jesús de Nazareth es Dios? 
14 ¿Porque son tan importantes los pobres, los que sufren, los desamparados? 
15 ¿Qué fue lo que Jesús prometió antes de morir? 
16 ¿Cómo llamamos al Espíritu de Dios que se ha quedado entre nosotros 
hasta el final de los tiempos? 
 
     
 
 



129 

 

 
 
 
 
 
                                   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

          10 
 

Fray Domingo, un hombre de Iglesia 
 
Cuando decimos que Fray Domingo era un hombre de Iglesia, no es solo una 
expresión alegórica, hay razones de fondo que hacen importante esta afirmación, y 
que nos llevarán a mucho más, que el solo decir que Santo Domingo pertenecía a la 
Iglesia Católica o que nació en una familia que lo introdujo en la Iglesia. 
 

SU INGRESO A LA IGLESIA 
Prácticamente Santo Domingo ingresa a la Iglesia como la mayoría de todos 
nosotros, el día que fue llevado por sus padres a recibir el Sacramento del 
Bautismo, y así pasó a formar parte de nuestra gran comunidad. Ya que con ese 
sacramento significamos nuestra presencia en este Pueblo de Dios, Iglesia a la que 
pertenecen tantos hombres y mujeres, incluyendo a los que se nos han adelantado 
y han trascendido a la muerte. Todos junto con nosotros, viven el privilegio de ser 
parte de la comunidad en donde Jesús está y seguirá estando hasta el final de los 
tiempos. Fray Domingo vive como todos esa experiencia y a partir de su bautismo 
es un Laico más en el esquema y organización de la Iglesia. Aunque años después, 
cuando el descubre que su vocación no es la laical, decide ingresar al Clero como 
sacerdote (Canónigo en esos tiempos), completando sus estudios para ello.  
 

Pero tampoco es por ello que podemos decir que Sto. Domingo era un hombre de 
Iglesia. En realidad consideraremos que se convirtió en un hombre de Iglesia, 
cuando el se entiende, se descubre y se preocupa por ser parte de esa comunidad 
en los hechos. Fray Domingo decide un día trabajar por ella y concientemente se 



130 

 

siente solidario con todos, formando parte de ese Pueblo en su peregrinar hacia 
Dios en medio de la sociedad. Lo hace desde donde se encuentra, ya sea como 
laico cuando estudiaba o como sacerdote después de ordenarse.  
 

Domingo no es un número mas en la Iglesia, participa con amor y fidelidad. Lo que 
le lleva concientemente a conocerla más y en consecuencia a amarla,  se siente ―en 
y con la Iglesia‖. Por ello cuando descubre las deficiencias de su Iglesia, no solo 
decide permanecer allí en una actitud solidaria y tolerante, sino que busca como 
transformarla desde adentro. No toma el camino fácil de la árida crítica, ni de la 
huida, ni del escepticismo. Responde con soluciones y acciones, de forma tal que 
llega hasta entender la necesidad de fundar una Orden al servicio de los hombres, 
pero dentro de la Iglesia, como una respuesta de solución a la realidad, ―La Orden 
de Predicadores‖.  
 

Con este ejemplo nos demuestra que había entendido el deseo de Jesús de ser una 
sola Iglesia y Domingo es coherente, solidario y al final termina amándola, porque 
su Iglesia eran esos mismos hombres y mujeres a los que tanto había amado 
Jesús. Quizá optó por lo más difícil, pero se mantuvo con paciencia y amor. 
 

SABÍA PERFECTAMENTE EL SIGNIFICADO DE IGLESIA 
Santo Domingo supo percibir y descubrir que en la idea de Dios, la Iglesia era el 
―Pueblo de Dios‖ (como después lo encontramos en los documentos del Concilio Vaticano 
II), El supo ver que eran todos y no solo la jerarquía eclesial, sabía que Iglesia no 
eran los templos, ya que estos solo son piedras inertes. Sabía que no eran los ritos, 
las liturgias, los Sacramentos y las celebraciones. Santo Domingo supo descubrir 
que la Iglesia estaba hecha de nosotros, el Pueblo que camina siguiendo la 
voluntad de Dios, con su dinámica de seres humanos y de sociedad. Que conserva 
dentro de si la verdad, Verdad que Dios reveló a su Iglesia.  
 

Santo Domingo supo descubrir que la Iglesia no debiera ser solo una Institución, 
sino una comunidad dinámica al servicio de los hombres, tal y como Jesús lo hizo, 
al servicio de todos, especialmente de los más necesitados, Ni Jesús, ni la Iglesia 
existían para estar al servicio de gobiernos, reyes, ni de los más poderosos. Por ello 
Jesús va al mundo y sale a buscar a los demás, para llevarles la Buena Nueva. 
 

TU SERÁS MI PUEBLO YO SERÉ TU DIOS. 
Esa Iglesia formada por hombres y mujeres, parte de personas que viven nuestras 
limitaciones humanas; pero su misión, misión de todos nosotros, es llevarnos a 
través de la vida del Evangelio a una verdadera conversión. Dios decidió hacer a 
este pueblo, el Pueblo elegido. Y la sola presencia de Dios en medio de ella la hace 
Santa a pesar de sus debilidades ―Tu serás mi Pueblo y yo seré tu Dios‖ (Ex 6: 7). 
Esto lo encontramos desde el Antiguo Testamento, por lo cual podemos descubrir 
que la idea de la Iglesia como Pueblo, es desde el principio en la voluntad de Dios 
Padre, y ese concepto se va madurando hasta la llegada de Jesús, quien le da 
forma al institucionalizarla partiendo de sus apóstoles, colocando a Pedro a la 
cabeza, dando con ello toda potestad a la Iglesia, pero potestad para SERVIR.  
 



131 

 

―Dios determino convocar a los creyentes en la Iglesia, que fue prefigurada desde el origen 
del mundo, preparada admirablemente en la historia del Pueblo de Israel y el AT, 
constituida en los últimos tiempos, fue manifestada por la efusión del E.S.‖ 

Lumen Gentium 2 
Concilio VAT II 

 

De hecho el origen de la palabra Iglesia viene de la palabra griega ―Eklessia‖, que 
quiere decir Asamblea o Comunidad. 

―Replicando Jesús le dijo: Bienaventurado eres Simón, hijo de Jonás…y yo a mi 
vez te digo eres Pedro y sobre esta piedra edificare mi Iglesia y las fuerzas del 
infierno no la podrán vencer‖  Mt 16: 15-18 
 

CONOZCAMOS UN POCO DE SU HISTORIA 
Es muy interesante leer en los Hechos de los Apóstoles y en las cartas de Pablo, 
Santiago, Pedro y Juan, las historias del principio. Y veremos que los primeros 
siglos del cristianismo no fueron un cuento de hadas. Cuatrocientos años de 
persecución. Hubo quienes querían terminar con la Iglesia, y Esteban fue el primer 
discípulo crucificado en el año 36. Herodes Agripa por el año 41 desató una 
encarnizada persecución contra los creyentes que iban en aumento. Degolló al 
apóstol Santiago y  apresó a Pedro en el año 43, pero Pedro escapa. 
 

Entre los primeros cristianos se comenzaron a aclarar ciertas dudas, lo primero fue 
acerca de si se debía exigir las prácticas judías a todos y en Concilio de Jerusalén 
Pedro decide que no era necesario. Conforme transcurría el tiempo los cristianos 
iban apareciendo en cada vez más provincias romanas, desde Siria hasta España. 
Pedro se estableció en Roma y murió en el año 64 como consecuencia de la 
matanza de cristianos que ordenó Nerón. Pablo le siguió en el martirio en el año 67. 
 

A la muerte de Pedro le sucedieron como Papas, San Lino, después San Anacleto, 
San Clemente y San Evaristo. En el año 92 el emperador Domiciano decretó una 
persecución contra los que profesaban el nombre de cristianos. La Iglesia había 
vivido su primer siglo. En el segundo Siglo surgen lo que se ha denominado ―los 
Padres Apostólicos‖, importantes en esa época porque profundizan las enseñanzas 
de Cristo, son muy valiosos sus datos doctrinales. Ellos son Ignacio de Antioquia, 
Ireneo de Lyon, Policarpo, Papias. También surgen los Padres Apologistas, quienes 
sostuvieron el mensaje ante ciertas desviaciones de interpretación. Sobresalió San 
Justino (mártir en 165).  
 

En el año 117 Trajano ordenó que fueran castigados los cristianos, así es como 
murieron entre otros, San Ignacio de Antioquia y Simeón (obispo de Jerusalén). En 
el año 180 hubo una cuarta persecución en Italia y Francia. Ya para el siglo III se da 
la crisis de Roma, viven en un ambiente realmente hostil, por otro lado sufren la 
llegada de los bárbaros. Los Godos y los Alamanos, los Francos y los Burgundios.  
 

En el año 268, se realiza el Concilio de Antioquia en donde se discutió a fondo el 
carácter de Jesús como hijo de Dios y la Trinidad. Después surgen importantes 
escritores como Tertuliano, San Cipriano, San Clemente de Alejandría y San 
Gregorio. Fue hasta el siglo IV en que vino la paz, porque Constantino permitió 



132 

 

oficialmente la existencia de la religión cristiana. Construyó Iglesias y obsequió al 
Papa, el Palacio de Letrán. En este siglo IV surgen los llamados Padres de la 
Iglesia, ¡Que importantes han sido sus textos para nuestra conformación teológica!. 
San Atanasio, San Hilario, San Cirilo, San Basilio y San Gregorio Nacianzeno, San 
Gregorio de Niza y San Ambrosio.  
 

La historia de la Iglesia son muchos años de vida con muchos tonos blancos, pero 
también han existido momentos grises y algunos vergonzosamente negros. Sin 
embargo este Pueblo de Dios ha llegado hasta nuestros días, no sin experiencias 
difíciles, pero si viviendo en la vida de muchos hombres la grandeza de la vida de 
Dios en nuestra Iglesia. 
 

SANTO DOMINGO VIVIÓ Y CONOCIÓ LA IGLESIA 
Santo Domingo nace en esta Iglesia y conoció de su historia, pero también había 
descubierto que este concepto tan amplio de ―Pueblo de Dios‖ o Iglesia, abarcaba  a 
muchos más hombres y mujeres de los que se podían ver dentro de los templos. Y 
más aún, que estábamos llamados a llegar a todos, Católico significa universal, 
incluye a los que están en búsqueda, a los que se arriesgan, a los que descubren y 
se equivocan, a los que creen y no creen. Santo Domingo sabía que ese Pueblo 
necesitaba conocer más a Dios, evolucionar su idea y su conocimiento de Él.  
 

Entendía perfectamente que la Iglesia como Institución es perfectible como cada 
miembro de ella; pero esto es solo es posible cuando se tiene conciencia de que 
hay algo que cambiar. Porque si pensamos que todo ya esta bien y ya no hay nada 
que mejorar. Sería como morir por anticipado. Esto es aplicable a hombres y a 
instituciones, por ello esta Iglesia debe constantemente revisar sus acciones. 
 

Santo Domingo sabía que la Iglesia aunque imperfecta era la depositaria de la 
verdad, aunque humana, Dios le había dejado la capacidad de administrar los 
sacramentos, vehículos de la Gracia y la gran tarea de llevar a todo el mundo la 
Buena Nueva. En ella, aunque estuviese administrada por hombres, es a través de 
ella donde se podría vivir la santidad y la reconciliación. En ella a pesar de nuestros 
múltiples errores el Espíritu de Dios habita y habitará, hasta el final de los tiempos.  
 

SU VIDA EN LA IGLESIA 
Por ella Sto. Domingo vive y para ella trabaja, Fray Domingo no descuida su vida de 
Fe, participa activamente en todo, desde los cantos hasta la administración de los 
sacramentos, solo que Él descubre que había que dársele mayor vida a la 
predicación. Sabe ser fraterno y convive con todos: Obispos, Papas, Religiosas, 
Laicos y demás ministros; a todos les brinda su respeto y amor. Siempre fue 
obediente a las indicaciones de la Institución, pero luchaba por compartir lo que el 
creía que había que cambiar. Domingo argumentó y convenció. Buscó el diálogo 
fraterno para modificar lo que creía importante. Y cuando comienza a conformar su 
Orden, lo hace de forma integral, como debe ser la Iglesia. No se olvida de nadie, 
institucionaliza a sus Monjas a quienes siempre apoya y se apoya en ellas, y 
también descubre que se puede apoyar en la parte más numerosa de la Iglesia, Los 
Laicos, es decir todos nosotros, El laicado dominicano es un proyecto que nace 



133 

 

desde Domingo, con ello tenemos una presencia importante en la Orden de 
Predicadores. Pero siempre en la idea de ser Iglesia. 
 

LA IGLESIA ES 
Es UNA, porque aunque se hayan varias búsquedas de Dios en diferentes lugares, 
la evolución de las Religiones nos irá llevando a descubrir más lo que nos une, en 
vez de que es lo que nos hace diferentes con esas ―otras búsquedas‖. ―Para que 
todos sean uno. Como tu Padre en mi y yo en ti, que ellos sean en nosotros‖  (Jn: 17: 21) 
 

Es SANTA. Porque la sola presencia de Dios la dignifica aun en medio de nuestras 
debilidades ―Yo estaré con ustedes hasta el final de los tiempos‖ (Mt 28: 19-29) 
 

Es CATOLICA. Católico viene del griego que significa UNIVERSAL.. ―que todos 

sean mis discípulos (Mt 28:19) Para todos y para siempre (Lumen Gentium 48) 
 

Es APOSTÓLICA. Apóstol quiere decir enviado. ―La tarea de Evangelización de 
todos los hombres constituye la misión esencial de la Iglesia” (Puebla  No. 14 y 
15). “Vayan a todo el mundo y lleven la Buena Nueva”(Mc 16:15) 
 

LA IGLESIA SE ORGANIZA PARA SERVIR MEJOR 
Nuestra Comunidad Pueblo de Dios en su evolución, organiza sus funciones para 
servir mejor. Así  surgen los diáconos en las primeras comunidades para atender a 
las viudas, sigue creciendo y con el tiempo surgen Ordenes Religiosas que 
responden a las necesidades de esta Iglesia; pero sigue siendo Una sola Iglesia. 
 

―Porque así como el cuerpo es uno, y tiene muchos miembros, pero todos los 
miembros del cuerpo, siendo muchos, son un solo cuerpo, así también Cristo. 
13 Porque por un solo Espíritu fuimos todos bautizados en un cuerpo, sean 
judíos o griegos, sean esclavos o libres; y a todos se nos dio a beber de un 
mismo Espíritu. Además, el cuerpo no es un solo miembro, sino muchos. 15 Si 
dijere el pie: Porque no soy mano, no soy del cuerpo, ¿por eso no será del 
cuerpo? ….20 Pero ahora son muchos los miembros, pero el cuerpo es uno solo. 
21 Ni el ojo puede decir a la mano: No te necesito, ni tampoco la cabeza a los 
pies: No tengo necesidad de vosotros. 22 Antes bien los miembros del cuerpo 
que parecen más débiles, son los más necesarios; 23 y a aquellos del cuerpo 
que nos parecen menos dignos, a éstos vestimos más dignamente; y los que en 
nosotros son menos decorosos, se tratan con más decoro. 24 Porque los que en 
nosotros son más decorosos, no tienen necesidad; pero Dios ordenó el cuerpo, 
dando más abundante honor al que le faltaba, 25 para que no haya 
desavenencia en el cuerpo, sino que los miembros todos se preocupen los unos 
por los otros. 26 De manera que si un miembro padece, todos los miembros se 
duelen con él, y si un miembro recibe honra, todos los miembros con él se 
gozan.  (1 Cor 12: 12-21) 
 



134 

 

LA MISION DE LA IGLESIA La Iglesia aunque es el Pueblo elegido no puede 

sentirse exclusiva, ni puede intentar siquiera, el pensar en hacer un monopolio del 
mensaje de Jesús, somos un Pueblo de hombres que luchan en un caminar en la 
historia en el proyecto de Dios. Y como Iglesia estamos invitados a compartir con 
todas las creencias y con gran apertura, siempre desde la óptica del amor. 
 

Sin embargo la voluntad de Dios fue quedarse en esta Iglesia, Dios nos confió su 
misión, y no porque lo merezcamos o tengamos méritos especiales en ese sentido, 
pero sobresale de manera fundamental la importante tarea de ―el anuncio de la 
Buena Nueva‖ y con ello en consecuencia el proceso de la instauración del Reino 
de Dios, es decir: somos responsables de compartir la Palabra y la promesa de Dios 
a todos, especialmente a los que no la conocen, a los mas alejados y juntos 
transformar la realidad hacia un mundo mas justo, en paz  y en armonía. 
 

Continuar con la Misión es hacer universal el Mensaje de Jesús, no es ir solo en 
busca de los hombres, sino saber llegar a sociedades enteras para invitar al cambio 
a un mundo mejor. Ir en busca de los que no creen, de los que nacen y viven 
desconociendo a Jesús de Nazareth, y a quienes en  su idea, no hay respuesta aún 
a su necesidad de trascendencia.  
 

LOS DOMINICOS Y EL DIALOGO CON LOS NO CREYENTES Y LOS 
NO CRISTIANOS 
En la Constitución Fundamental de los Dominicos Seglares dice: ―En el mundo 
actual, la predicación de la Palabra de Dios implica especialmente la defensa de la 
dignidad humana de la vida y de la familia. La promoción de la unidad de los 
cristianos y el dialogo con los no-cristianos y los no creyentes, son parte de la 
vocación Dominicana" (punto 12). 
 

Este párrafo no es casual, en la historia de la Orden es clara la posición de buscar 
el diálogo, de ver más lo que nos une que lo que nos hace diferentes con otras 
formas de pensar, Ecumenistas como el Dominico Padre Congar, aportan sus 
reflexiones, es consecuencia de la actividad misionera de nuestro padre Domingo. 
 

NUESTRA IGLESIA UNA COMUNIDAD VIVA 
Nuestra Iglesia es instituida por Jesús con una visión en donde la construcción del 
Reino, el anuncio de la Buena Nueva y la vida en comunidad, están orientadas 
prioritariamente para ver por el prójimo. Aquí el mayor será el principal servidor. 
Jesús así lo hizo, y al lavarles los pies a los apóstoles en la última cena volvió a 
significar el espíritu de humildad que debe acompañarnos cada día. La misión tiene 
que ver más con servir, que con ser servidos, por ello hay que vencer la tentación 
de sentirse con privilegios ante la comunidad. Debiéramos recordar esto siempre. 
 

Desafortunadamente la imagen de la Iglesia no es solo la que se presenta en el 
mundo de las noticias. El verdadero rostro es mucho más amplio que las notas 
escandalosas que generan multiplicidad de comentarios y se amplifican a veces de 
forma irresponsable. Tal vez sin así desearlo, se provoca la información parcial y 
eso desinforma, desvirtuando la realidad. Si el objetivo es comunicar hay mucha 



135 

 

más de lo que quizá no es noticia, pero que también es parte de la verdad. Así que 
valdría la pena, ahora que ya sabemos que la Iglesia somos todos los bautizados y 
no es solo la estructura institucional, invitar a ver a nuestro alrededor, porque hay 
millones de hombres y mujeres que en consecuencia con la parábola del buen 
samaritano, dan lo que tienen a los demás, a veces mucho, a veces poco. Y no se 
hacen pancartas para publicar lo que se hace todos los días. Dice un texto Bíblico 
―El bien no hace ruido y el ruido no hace bien‖.  
 

En nuestro Pueblo de Dios todos los días, hay una vida de amor y una presencia 
generosa que es mucho mas que las tragedias que generan las acciones 
vergonzosas de algunos en nuestra Iglesia y también en nuestra sociedad. Así que 
deseo finalizar este capitulo con unas pinceladas, breves pero significativas de la 
vida hecha acción evangélica de millones de personas quienes en su actuar, hacen 
presente a Dios en medio de la tragedia y la miseria. 
 

En el mundo día a día trabajan 782,932 religiosas de vida apostólica en cientos de 
países; en orfanatos, hospitales, asilos y escuelas, generalmente en lugares 
alejados o con necesidades. A ellas se suman mas de 565,319 sacerdotes y 
religiosos, algunos sirviendo en las ciudades, pero muchos en misiones en lugares 
con muchas carencias y alejados de la civilización ―los olvidados por casi todos‖.  
 

Nuestra Iglesia ha construido y mantiene 5,393 hospitales por donde pasan más de 
800,000 enfermos cada año y son de carácter no lucrativo, actualmente hay 22,219 
dispensarios, 678 leproserías, 15,031 orfanatos, 14,432 hogares para ancianos y 
232 centros educativos que incluyen Universidades. Tan solo las Hermanas de la 
caridad (fundadas por la madre Teresa de Calcuta), tienen en 133 países más de 
4,500 religiosas atendiendo refugiados, enfermos mentales, pobres y niños. 
Nuestras Dominicas de vida apostólica tienen actualmente presencia en 111 países. 
Son hermanas de muchas congregaciones que se han entregado a atender las 
necesidades de la sociedad. 
 

Esto es sin contar los organismos de derechos humanos (ONG), que desde la 
Iglesia trabajan por causas de justicia; existen también las fundaciones que proveen 
recursos, ya sea contra la sequía o contra la desertización como SABEL, y 
fundaciones para la ayuda a los pueblos indígenas. Organizaciones laicales como 
Caritas que en 2009 donó mas de 15,000,000 de dlls. y ―Manos Unidas‖ que ese 
mismo año otorgo 30,000,000 de Euros para el combate del hambre en África. Así 
como la Fundación Altius trabaja en 15 países para ayudar en catástrofes naturales. 
 

Valdría la pena también hablar un poco de los documentos sociales que la Iglesia 
ha escrito acerca de su visión social y económica. Sobresalen doce Encíclicas y 
Cartas Apostólicas que abordan los temas sociales y económicos de los diversos 
países; Siempre en la línea de la defensa de los trabajadores, como la Rerum 
Novarum que toca el conflicto capital-trabajo en el siglo XIX, hasta sobre el justo 
desarrollo de los pueblos que han sido sometidos injustamente al subdesarrollo en 
mercados desiguales, tema que es abordado por la encíclica ―El desarrollo de los 
Pueblos‖. Todos son documentos que no se quedan en el solo análisis, sino que 
son una invitación a evitar la marginación y el abuso por quienes en sus manos 



136 

 

tienen el control de los medios de producción, económicos, de gobierno y 
legislativos. Estos textos son en si mismos una propuesta y una denuncia. Evocan 
el concepto del bien común y de un igual acceso de todos a lo que Dios creo para 
todos. Son textos que sorprenderían a muchos economistas y luchadores sociales. 
 

No es objeto de este trabajo hacer un desglose de todo lo que no se publica y si 
hace en esta maravillosa Iglesia, pero entre Encíclicas, Exhortaciones y cartas 
apostólicas, desde 1878 con el Papa León XIII hasta la fecha, han escrito mas 245 
interesantes textos, sobre diversos temas que atañen a la sociedad, como los que 
hablan sobre los medios de comunicación, la familia, la ciencia y la Fe.  
 

Hay muchas razones para sentirse orgulloso de nuestra Iglesia, es verdad que si 
hay errores de algunos que han perdido el rumbo y su debilidad les ha llevado a 
acciones graves que no pueden quedarse así, pero también hay virtudes y acciones 
positivas que son mucho más en cantidad y calidad, solo que estas no se publicitan. 
Hay millones de creyentes en este siglo y a lo largo de la historia que han entregado 
su tiempo, su esfuerzo y a veces hasta su vida por la causa del Evangelio. No 
podemos decir que hemos cumplido, porque desafortunadamente lo que se ha 
logrado, al enfrentar esquemas socioeconómicos injustos, como en la mayoría de 
los países, generan carencia, violencia y cada vez más y más pobres.  
 

Y la velocidad de generación de pobreza es mayor a la de nuestro trabajo e 
intención; pero si cada quien asume su tarea y comenzamos a poner en práctica el 
mensaje del Evangelio, e invitar a todos a través del anuncio de la Buena Nueva, a 
cambiar y a hacer que nuestras pequeñas y grandes acciones diarias sean justas y 
generadoras de justicia en donde vivimos. Y también a proclamar que es 
impostergable la construcción de una nueva sociedad más justa e igualitaria, de 
más paz y armonía, en donde el amor sea el motor de las acciones. Eso es lo que 
propone ―el Reino de Dios‖ que se predica en la Buena Nueva, de esta forma la 
sociedad tendría una nueva oportunidad. Debemos ser más valientes para como 
profetas señalar los grandes abusos y errores de nuestras sociedades, con caridad, 
pero con claridad.  
 

Predicar la Buena Nueva y construir el Reino de Dios son la oportunidad de 
devolverle a la creación el calificativo que de Dios mereció el Universo, ―Y vio Dios 
que era bueno‖. ¿Queremos un mejor mundo para nuestros hijos?, veamos en el 
Evangelio que si hay solución. Pero hay que leerlo y hacerlo vida. Tenemos el 
ejemplo de muchos quienes ya lo han hecho y el de Jesús por delante.  
 

Estoy convencido que cuando pasa mucho tiempo y nuestra Iglesia no es 
cuestionada o perseguida, es el momento de revisar como anda nuestra fidelidad al 
Evangelio. Por ello es urgente llevar a todo el mundo la Buena Nueva. Solo 
transformando las sociedades hacia un proyecto que busque esquemas de libertad 
y justicia en el amor por los demás y respetando conceptos como el del Bien 
Común, podremos pensar en personas que vivan con Justicia, amor y Paz. 
 

Descubramos a esta maravillosa Iglesia, y convirtámonos en protagonistas de ella y 
no solo en simples espectadores. 



137 

 

Contemplar la Realidad:   Ver 

1 Personas que su justificación para su participación en su fe, es que los 
ministros de esta Iglesia no dan el ejemplo que ellos consideran, Excelente 
pretexto para no descubrir que ellos también son Iglesia y que no han 
tomado su lugar, ni han buscado su preparación. ¿Conoces algunos de ellos? 
 
2 Quienes entienden la definición de Iglesia de forma equivocada, 
quedándose en entenderla como el Templo, o como solo la jerarquía eclesial, 
o como los ritos que se practican. Así, si no descubren que la Iglesia somos las 
personas que seguimos a Jesús como un Pueblo. Difícilmente tomarán su 
responsabilidad. ¿Podríamos hacer algo? 
 
3 Una Iglesia en donde la participación de todos, genere una atmósfera de 
responsabilidad compartida, en donde juntos desarrollemos la misión, 
revisemos la realidad, fijemos retos, metas y objetivos. ¿Qué nos impide 
hacerlo? 
 
4 Una Iglesia mas participativa, abierta y respetuosa de otras búsquedas de 
Dios, en donde seamos capaces de ver lo que nos une y no lo que nos hace 
diferentes.  ¿Cómo construirla? 
 
5 Una Iglesia que fiel a Dios lo de a conocer en toda su dimensión de el Padre 
misericordioso, el que siempre da una nueva oportunidad, el cercano a la 
realidad humana, quien vino al hombre y ahora ese hombre busca huir de su 
realidad para buscarlo en el Espíritu.  ¿Podemos proclamarlo así? 
 
6 Una Iglesia no ajena a las luchas sociales, a la defensa de los derechos 
humanos, comprometida hombro con hombro con el hombre de hoy. La 
Iglesia profética que con caridad, pero con claridad denuncia. ¿Consideras 
que tenemos miedo a recorrer el mismo camino de Jesús? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



138 

 

CUESTIONARIO DEL TEMA SANTO DOMINGO UN HOMBRE DE 
IGLESIA 
 

   1 ¿Como vio y vivió Santo Domingo a la Iglesia de su tiempo? 
   2 ¿La Iglesia es el templo? 
   3 ¿La Iglesia es solo el Clero y los Religiosos? 
   4 ¿Quienes conforman la Iglesia o Pueblo de Dios? 
   5 ¿Qué significa para los Dominicos la unidad de la Iglesia? 
   6 ¿De que es depositaria la Iglesia? 
   7 ¿Cual es la misión fundamental de la Iglesia? 
   8 ¿Cómo se ingresa al Pueblo de Dios o Iglesia? 
   9 ¿Que hizo Santo Domingo al descubrir carencias en la Iglesia? 
   10 ¿Porqué decimos que Jesús estará  hasta el fin de los tiempos? 
   11 ¿Crees que los Laicos deben de ser protagonistas del caminar de 
la Iglesia? 
 
LEER Y REFLEXIONAR LAS SIGUIENTES REFERENCIAS. 
 Del Nuevo Testamento: 
Hch 2: 42  La Iglesia Primitiva 
Hch 1: 9-11 ¿Qué hacen ahí mirando al cielo? 
Mt 16, 18-19   Institución de la Iglesia  
Mt 28, 19-20   Misión de la Iglesia 
Lc 4. 18-21    Misión de Jesús, Misión de Iglesia 
I Cor 12. 12-27 La Iglesia es como un cuerpo 
Jn 17: 21  La unidad de la Iglesia con Dios 
 
Del Nuevo Catecismo de la Iglesia Católica: 
No. 904 Iglesia en sus Laicos confirma la misma Misión 
No. 751 y 752  ¡que es la Iglesia 
No 759 y 760  Origen de la Iglesia 
No 763 , 764 y 765  Instituida por Jesús 
No. 830 Que significa Católica 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



139 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

               11 
 

María en la Orden de Santo Domingo 
 
Miriam de Nazaret es aquella mujer sencilla, que desde una pequeña ciudad en un 
pobre país, hace más de dos mil años se proyectó en el tiempo, para convertirse en 
uno de los ejemplos más importantes de la presencia laical en nuestra Iglesia y 
nuestra historia. ¡Alégrate Hija de Jerusalén! porque el Señor está contigo.  
 

María la muy amada por Dios, fue la elegida para que el Dios mismo le propusiera y 
le preguntara si quería ser la Madre del Mesías, y con su Si cambió su vida y la de 
la humanidad entera. Pero Dios tenia en sus designios todavía una tarea mas para 
ella, y antes de morir es el mismo Jesús en la cruz quien la hace madre de todos 
nosotros, ―María he ahí a tu hijo‖. Así que María es ahora esa amorosa y cercana 
madre eterna. No es dogma, ni condición para creer, es una bella oportunidad, para 
que quien así lo quiera le conozca y le viva en su vida. 
 

María es la llena de Gracia, porque al abrirle su corazón a Dios, la vida de Dios se 
hace vida en ella, Dios está en ella y con Ella. Y no decimos estuvo, decimos está, 
porque María no es historia, es vigente hoy, y eso es algo muy importante para 
entender el sentido de su presencia en nuestra vida de todos los días. El Dios de la 
vida la ha colmado de su plenitud.  
 

Así la dulce María, la llena de ternura y bondad, sabe a cada momento ser esa 
madre buena y cercana, respetuosa, compasiva y comprensiva, es quien conduce 
con amor y verdad, por eso para millones de personas en la historia no ha sido 
difícil acercarse y compartirle su vida, pedirle por sus necesidades. En todo el 



140 

 

mundo habría que voltear a ver las miradas de Fe, conjugadas con las miradas de 
petición, de suplica y de agradecimiento de millones de personas que han creído en 
su maternal misión.  
 

No somos pocos quienes podríamos compartir alguna experiencia de lo que ella ha 
sido o ha hecho en nuestras vidas, especialmente en esos momentos en que los 
caminos parecen terminar y el panorama comienza a obscurecer, pareciéndonos 
que la solución pudiera ser imposible; Ahí es cuando se desea que surja la 
esperanza, que exista alguien dispuesto a ayudar y a consolar como una madre, a 
quien no hay que explicarle mucho, porque con su silencio nos refleja que conoce 
todo y actúa.  
 

Para muchos es la madre de la esperanza, que cuando todo parece haber 
terminado, aparece como esa luz que enciende todo de nuevo. Así es como asume 
su misión de madre, siempre dispuesta a escuchar y actuar. Poder llamarle 
sencillamente María, es signo de la confianza que ella nos da, es  poder dirigirnos a 
ella con cercanía, es amistad mutua sin secretos, es diálogo a corazón abierto. Es 
poder entrar en su alma llena de gracia y en su corazón lleno de amor.  
 

María fue alguien, quien desde el principio realmente tuvo una Fe total en Dios, y 
que después fue consecuente con su respuesta ―hágase en mí según su palabra‖. 
Porque ante ese sorprendente momento, María no se quedó en solo aceptar la 
realidad pasivamente. A partir de ese día inició una vida diferente, y comprometida 
con su Si, nos enseña a ser hombres y mujeres de respuestas, con actitudes de 
búsqueda de soluciones; Su compromiso es un ejemplo de confianza, fidelidad y 
fortaleza, porque cuando los momentos difíciles llegaron, a veces con 
contrariedades y dolor, el valor y las decisiones salieron por delante, buen ejemplo 
para los seguidores de Jesús. 
 

Hoy por hoy a los ojos de la Fe, María es insustituible en la vida de la Iglesia, en 
muchos momentos de nuestra historia ha sido la siempre sensible y comprensiva, 
atenta a buscar al hombre y sus necesidades. María con su encanto nos ha 
enamorado a millones, ricos y pobres, hombres de gobierno y del campo, pintores y 
obreros, literatos y poetas, músicos y hombres de ciencia. Hay cualquier cantidad 
de lugares en el mundo en donde con diferentes nombres o advocaciones se le 
venera, se le pide y se le agradece; lo que nos habla de promesas cumplidas y 
necesidades atendidas.  
 

Y más allá de argumentos teológicos, son hechos de vida que no tienen que pasar 
forzosamente por la hermenéutica, ni por la exégesis, porque son experiencias  
personales y de la vida diaria, son solo consecuencia de una relación en que 
muchos la sienten realmente cercana a sus alegrías y tristezas. María es la que 
asume realmente el papel y la dimensión de ser madre, y madre de todos. 
 

El cariño a María ha estado en el corazón de la Iglesia desde los primeros 
cristianos, al hablar de ella hay un tono siempre amable, aun desde los Evangelios y 
los hechos de los Apóstoles. Pero es importante dejar muy claro que María, en 
cuanto dijo Si, se convirtió en la elegida por Dios para que Jesús asumiera la 



141 

 

naturaleza humana. Sin embargo ella siempre mantuvo la humildad. Ahora 
sabemos que su grandeza no es por haber aceptado ser madre de Dios.  
 

Su grandeza va mas en otro sentido, de hecho el mismo Jesús lo aclara cuando 
escucha un grito entre la gente que decía: ―Dichoso el vientre que te llevo y los 
pechos que te criaron‖ (Lc 11:27) Y Jesús de inmediato resalta el verdadero valor de 
María, diciendo algo que debemos escuchar con mas claridad. ―Dichosos mas bien 
los que escuchan la palabra de Dios y la cumplen‖ (Lc 11:28) Así Jesús subraya el 
verdadero mérito de María y nos dice algo mas a nosotros. 
 

No olvidemos que no seguimos a María, porque al igual que ella seguimos a Jesús. 
Dios es nuestro camino y María es un excelente ejemplo de su seguimiento. Es 
como entender que la luna brilla porque refleja la luz del sol y no por si sola, así 
María brilla, porque refleja fielmente la luz de Dios. De modo tal que debemos ser 
claros en que veneramos y no adoramos a María. A Dios se le adora, y ante su 
inmensidad queda uno empequeñecido con la conciencia de que no hay nada más 
grande que El. Ante El, en muchos momentos se inclina toda cabeza. Hay una 
abismal diferencia en estas dos relaciones. Así que esas expresiones desbordadas 
y a veces exageradas de hermanos nuestros al expresar su fervor a María, deben 
ser reubicadas en su justa dimensión, y solo tendrán sentido, si nuestra relación con 
Dios no pasa a un segundo plano.  
 

Es muy Importante entender que la concepción en María no fue una adopción 
temporal, ni un proceso de incubación para un Jesús que iba a nacer. Se trata de la 
encarnación misma de Dios. Donde lo divino se hace humano en la naturaleza física 
de María, es de ella, de quien toma parte de su ser, es el Dios mismo en la figura de 
Jesús, que nació de Ella. Y esto es algo que no podemos hacer a un lado.  
 

En la anunciación no hablamos de un evento que narra la comunicación de un 
decreto divino que tendría que cumplirse irremisiblemente en ella. No, era la 
respetuosa petición de Dios, que aguardaba la repuesta de María, lo que podría 
haber sido en un sentido o en otro. Y María contestó ―Hágase en mí según tu 
palabra‖ algo que reclamaba de Fe y valor. Como decía Romano Guardini, ―Es un 
abismo delante del cual podemos experimentar el vértigo, porque vemos a María en 
el pleno uso de su libertad delante del misterio de la redención‖ para decidir. 
 

El Evangelio nos habla de ella, pero no solo como la mujer que dio a luz y alimentó 
al niño redentor, su virtud no termina en haber aceptado, y tampoco en que haya 
sido la que convive y coexiste con la divinidad toda su infancia y juventud, en 
realidad es madre que alimenta, conduce, cuida y educa a Jesús, es ser su madre 
con todas las consecuencias que ello implica.  
 

No había nacido Jesús aun, y no tenia palabras para explicarle a José su 
concepción, con el riesgo de ser repudiada y apedreada, no había nacido aun y tuvo 
que aceptar llegar a un pesebre para vivir el parto, ―porque no había lugar para 
ellos‖ (Lc 2:7). Apenas recién nacido, como inmigrante vive el exilio hacia Egipto 
hasta la muerte de Herodes (Mt 2:15) ―Una espada atravesará tu alma‖ (Lc 2:35), 
sentencia que escucha de Simeón en el Templo con el niño aun en sus brazos. Es 



142 

 

su hijo que se aleja de ella por su misión, y ella solo escucha de la gente, la fuerte 
crítica hacia lo que su hijo dice y hace (Mc 3:20). ―Todos en la Sinagoga se 
indignaron, se levantaron y lo arrastraron fuera de la ciudad, para arrojarlo desde 
ahí y querían despeñarlo‖ (Lc 4: 28-30). Ese hijo había retado al poder, había 
reclamado al mundo de los Fariseos, había curado en sábado, había corrido a los 
mercaderes en el Templo. Y María sin entender del todo, lo contemplaba y lo 
guardaba en su corazón. 
 

Ella ve, escucha y vive una Fe verdaderamente humana. Pretender presentar a 
María como ―la ya hecha‖ a raíz de estar llena de Gracia, es una simplificación 
excesiva. María no conoció a plenitud la magnitud de su obra desde un principio, es 
algo que fue desarrollando en su entender. Se dice en dos ocasiones que a veces 
no comprendía lo que Jesús le decía (Lc 3: 33 y 50). Pero aun así, siempre seguirá 
diciendo ―hagan lo que el dice‖. Y María sigue a la distancia a su hijo, durante todos 
esos años observa a un Jesús en su misión, de quien sus palabras para ella eran: 
―estoy ocupado en las cosas de mi Padre‖. María en su silencio fue tratando de 
entender a un hijo que se iba adentrando poco a poco en el misterio y la obra de la 
redención, y María en su silencio le miraba hasta un día vivir el dolor de verlo 
inexplicablemente crucificado y sufriendo en la cruz.  
 

Porque aunque hubiese entendido a plenitud el sentido de la obra de Jesús, el dolor 
no estaría ausente en una madre al ver así a su hijo, y si el mismo Jesús, sufrió por 
lo que vendría antes de morir, ―quita de mi este cáliz…‖ no podemos imaginar a una 
María insensible ante los hechos que tuvo que pasar, todo eso es lo que 
comprendió y significó el alcance de su ―hágase en mi según su palabra‖ 
 

En otro momento a María se le encuentra como una mujer comprometida con los 
Apóstoles, y con ellos sufre la muerte de Cristo, con ellos espera escondida y se 
entera de la resurrección, con ellos espera la venida del Espíritu Santo, con ellos se 
compromete en las primeras epopeyas de una perseguida Iglesia primitiva. 
Nuevamente el valor y la Fe aparecen como los motores de esta mujer. 
 

Sin embargo la María apóstol, y además ejemplo de mujer, se sostiene fiel y con 
valentía, ve como los apóstoles cercanos recorren el mismo doloroso final de su 
hijo, muriendo por la causa. Solo la fe, la tenacidad y el coraje la fortalecen, y su 
convicción y el amor le mantienen. ¡Esa es la auténtica María a rescatar!, aquella 
mujer humilde en medio de un mundo de hombres con un acentuado machismo, 
para quienes la participación de la mujer no era importante en esa época y en esa 
sociedad. Sin embargo ella se centró en lo importante y no en los reclamos, desde 
su humildad es protagonista de acciones que la hacen grande, rescata a los ojos de 
quienes lo quieran ver, la dignidad de la mujer en medio de la sociedad, ¡vaya 
ejemplo para las mujeres de hoy! 
 

Pero por si fuera poco, María aun ante las tragedias y su compromiso por su misión, 
no pierde la dulzura y su maternal encomienda de ser la madre de todos. Si 
queremos una pequeña muestra de lo que es la Fe, basta ir y ver la mirada de 
millones de personas, que la posan ante su imagen en cualquier parte del mundo, 
como en México en el Tepeyac. Felices los que pueden llegar alcanzar a tener esa 



143 

 

mirada de Fe, de confianza, en este caso en María de Guadalupe. María, la quien 
en nombre de Dios consuela, responde y sana. Por ejemplo retomemos el mensaje 
a Juan Diego, María resalta lo importante, y más allá de lo sobrenatural del hecho, 
vemos que María comienza subrayando su realidad de madre: ―Juanito, el más 
pequeño de mis hijos‖, ¿No estoy yo aquí que soy tu Madre?: y continua sensible a 
las necesidades de esos que no tienen a nada mas que a Dios, muchos de aquellos 
que no saben si habrá para comer mañana, y por ello dice: ―Porque allí les 
escucharé su llanto y su tristeza para remediar, Para curar todas sus diferentes 
penas, sus miserias, sus dolores…‖ (Relato del Tepeyac Nican Mopohua).  
 

El porque ellos no tienen que comer, es una asignatura pendiente para nosotros en 
la sociedad que hemos construido y en la Iglesia que hemos adormecido. 
  
Si históricamente se puede o no reivindicar el hecho de apariciones como ésta, eso 
será para fines estadísticos, si se apareció de tal o cual forma, si eso favorecía o no 
a la Colonia en ese momento histórico, que mas da, eso no es lo importante, lo 
trascendente es que hoy por hoy, las miradas confiadas van a agradecer un favor 
todos los días a esa virgen morena, que en la advocación de Guadalupe, escucha a 
quienes le piden y hace presente a María la madre de Dios en medio de nosotros.  
Y al escucharle nos lleva a ser y a hacer lo que Jesús nos dice.  
 

Así que en este capítulo compartiremos mucho de aquello de lo que María hace en 
quienes se permiten la experiencia Mariana, y de lo que ha hecho en muchos de 
nosotros dominicos, para que nos hayamos enamorado de ese ser tan cercano a 
nuestra vida, y quien siempre nos lleva a Dios. 
 

QUE INFORMACION ENCONTRAMOS DE MARIA 
En donde más información encontramos acerca de María es en Nuevo Testamento, 
pero para comprender mejor esto, vale la pena que descubramos como se gestan 
éstos textos, y así entender más los porqués de lo que llega hasta nosotros.  
 

El Nuevo Testamento se fue construyendo desde una serie de tradiciones orales. 
Los hombres y mujeres de esa Iglesia primitiva, iban predicando de sitio en sitio y 
repetían narraciones que les habían contado los primeros discípulos.  
 

Se entiende que fueron desarrollándose varias versiones; unas conectadas con 
Roma, otras con Antioquia, y otras de Efeso y Jerusalén. Los eventos eran los 
mismos, pero la forma de verlos no. Sabemos que alrededor de Jerusalén se 
desarrolla el Evangelio de San Mateo y alrededor de Efeso el de San Juan. Las 
cartas de Juan y el Apocalipsis aparecen alrededor de la comunidad de Antioquia. Y 
cercano a Roma, aparecen el Evangelio de Lucas, los Hechos de los apóstoles y el 
Evangelio de San Marcos. El resto es de Pablo, Judas, Santiago o Pedro.  
 

En un principio la Predicación de los Apóstoles se concentraba más sobre lo 
impactante: El misterio de la Pasión, Muerte y Resurrección de Cristo, que era lo 
que conectaba con la promesa de Dios en la historia de las Salvación, y que era lo 
que ese pueblo Judío esperaba, el Mesías prometido. Pero después, esto los fue 
llevando a tener que explicar mas acerca de lo que Jesús dijo e hizo.  



144 

 

Ahí es cuando se comienza a predicar acerca de los dichos y hechos de la vida de 
Jesús, sus enseñanzas y sus acciones, y seguiría la historia hacia atrás, hasta un 
¿de donde vino? Y un ¿Quiénes fueron sus Padres? El orden parece ser algo 
distinto a como hoy lo tenemos en los textos sagrados, en donde comenzamos con 
su genealogía, su nacimiento y su vida, dejando para el final la Pasión y la 
Resurrección. 
 

Y aunque nuestro dominico San Vicente Ferrer diga en un sermón lleno de amor 
sobre la Inmaculada Concepción: ―La Virgen María esta místicamente contenida, 
directa o indirectamente en todos los libros de la escritura, en todos los cánticos y 
en cada uno de los versículos‖ hemos de confesar que mas allá ―del místicamente‖, 
son muy pocos los datos que de ella se escriben. 
 

De hecho, el Evangelio de la infancia de Jesús es un mini evangelio, solo el 
Capitulo 1 y 2 de Lucas y el 1 y 2 de Mateo. De todo el Nuevo Testamento, solo 
cuatro libros mencionan a María por su nombre, Mateo, Marcos, Lucas y Hechos de 
los Apóstoles. Juan siempre la llama la Madre del Señor. Es decir que María solo es 
mencionada por su nombre en cuatro de los veintisiete libros del Nuevo 
Testamento, y los únicos que no la mencionan para nada, son Pedro, Santiago y 
Judas (que son los tres libros más cortos del Nuevo Testamento). Pablo representa 

el testimonio mas Breve en Gálatas 4:4-5. ―nacido de mujer‖ 
 

De ahí que hoy solo se hallen pocas palabras escritas de lo dicho por ella, siete 
frases para ser exactos y muchos silencios, que se dice: ―los guardaba en su 
corazón‖, una alegórica forma de mostrarnos a una María que meditaba lo que veía.  
 

¿QUE DIJO? 
La primera expresión que encontramos es una prudente pregunta ¿Cómo podrá ser 
esto, pues yo no conozco varón? (Lc 1:34), La segunda fue una generosa respuesta 
―He aquí la esclava del Señor, hágase en mi según tu palabra‖ (Lc 1:38). La tercera, 
un respetuoso saludo: ―Saludó a Isabel…Cuando Isabel oyó el saludo…dijo, Tu 
saludo sonó en mis oídos. (Lc 1: 39-45). La cuarta un agradecido cántico:‖ Y dijo 
María: Proclama mi alma la grandeza del Señor…‖ (Lc 1: 46-55) La quinta es una 
maternal queja. ―¿Hijo porque has hecho esto? tu padre y yo, apenados te 
andábamos buscando‖ (Lc 2:48), La sexta, una confiada suplica ―No tienen vino‖ (Jn 
2:3) y la séptima un maternal mandato ―Hagan lo que el les diga‖ (Jn 2:5) 
 

MARIA YA ES PARTE DE NUESTRA HISTORIA Y CULTURA 
A María le han hecho música, escultura, poesía y pintura, hombres de la pluma 
como Quevedo, Sor Juana, Lope de Vega, San Juan de la Cruz, Juan Ramón 
Jiménez, Fray Luis de León, Miguel de Unamuno, Rubén Darío, Manuel Machado, 
Amado Nervo, García Lorca,  Francisco de Sales, Lamartine, Goethe, Víctor Hugo y 
muchos más, le hicieron Poesía. 
 

¡Cuantos más han escrito de ella!, Ignacio de Antioquia, San Ireneo, San Justino, 
San Agustín, San Andrés, Tomas de Aquino, Alberto Magno, Teresa de Ávila, Juan 
de la Cruz, San Buenaventura, Felipe Neri, varios Papas y cientos de escritores que 
escribieron y hoy siguen escribiendo sobre ella. 



145 

 

A María, son muchos los pintores que la han plasmado en varios de sus lienzos, 
dentro de los famosos están: Rafael, Giovanni Battista, Edvard Munch, Leonardo da 
Vinci, Miguel Ángel, Fra Angélico, Murillo, El Greco, Diego Velazquez, Tiziano, 
Raffaelo, Rubens, Ribera, Van Eyck, Masaccio, Filipo Lippi, Botticelli, Durero, Fra 
Bartolomeo, Dalí, Zurbaran y Pablo Picasso entre muchos. Definitivamente María es 
ya parte de la Historia de la humanidad y la cultura universal. 
 

MARÍA EN LA VIDA DE DOMINGO Y LOS DOMINICOS 
Alguien tan cercana a Dios y a los hombres, quien veía la verdad con los ojos bien 
abiertos a todo lo que sucede, la contemplaba y la meditaba en su corazón.  Alguien 
con esa capacidad de sentir compasión por las necesidades de los hombres, como 
lo es en nuestra compasión dominicana, no podía pasar desapercibida en la vida de 
un hombre de Evangelio como Fray Domingo de Guzmán. De esta forma María 
llama su atención, y se convierte en ejemplo contemplativo, compasivo y apostólico 
para el fundador de la Orden de Predicadores. Y para todos aquellos que hoy en 
día, también vemos la realidad, la contemplamos y queremos comprometernos con 
quienes sufren y necesitan, María es opción que se identifica también con nuestra 
espiritualidad Dominicana.  
 

De esta forma María se convierte en la consentida de Domingo, y quizá nos 
podemos atrever a decir que Domingo fue uno de los consentidos de María. Para 
Fray Domingo es mucho más que una devoción, se convierte en parte esencial de 
su vocación y misión, Para los dominicos la devoción mariana nos acompaña desde 
nuestros orígenes, no es extraño que la gente reconociera a nuestros frailes, como 
los Frailes Blancos de María.  
 

Hoy difícilmente encontraremos a algún Dominico que no se haya enamorado de 
Ella. Los Dominicos hemos aprendido a ver de otra manera a María. Muchos 
cuadros pintados por diversos artistas a lo largo de la historia, reflejan la muy 
conocida relación de la Orden de Predicadores con María. 
 

Y Hablando de artistas, en el Dominico Fra Angélico, quien predica con su pincel, 
son innumerables los cuadros, en que se expresa dándole a la vida el rostro de 
María. No es casual que Domingo colocase la imagen de María al centro de su 
primera capilla en Prulla. Se comenta que cuando Fray Reginaldo enfermó 
gravemente, fue la Virgen quien milagrosamente le salvó de la muerte, también en 
los comentarios de la gente se dice que María le mostró el hábito de la Orden. Y se 
cuenta de aquella historia de un fraile dominico, llamado Jacinto, Jacinto de Polonia, 
en la invasión de los Tártaros, sale huyendo con la virgen en la mano para no 
dejarla.  
 

Pero mas allá de lo que se dice y se recuerda, la realidad de todos los dominicos en 
toda nuestra historia, es que siempre tenemos un especial sentimiento por María, 
como le decían antes, la Beata María. 
 

La devoción de Domingo por ella supo pasar de ser un solo sentimiento, a un 
ejemplo interesante y a una invitación para que ella fuese una presencia de todos 
los días en la vida de todo dominico. Fray Domingo en su vida supo compartir su 



146 

 

significado, hasta hacerla también la gran devoción en la Orden de Predicadores. 
Domingo enseña a su Orden la importancia de María en el proceso de la redención.  
 

Pero por otro lado, Sto. Domingo también la invita y la involucra en la creación, vida 
y misión de la Orden de Predicadores. Constantino de Orvieto, uno de los primeros 
Biógrafos del Santo relata que Domingo le había confiado a María todo el cuidado 
de la Orden, siente necesidad de ayuda por parte de ella, especialmente durante el 
proceso de formación y de su actividad apostólica, a ella entrega con total confianza 
sus peticiones. Y Domingo la declara cofundadora de la Orden. 
 

No es casualidad que precisamente el día de la Asunción de la Virgen, Fray 
Domingo haya llevado a cabo la dispersión, en esa audaz y temeraria decisión de 
enviar a los pocos frailes que tenia, a los diferentes centros de la cultura de otros 
países para que germinasen y diesen fruto. Con eso demostró más confianza en 
María, que en los comentarios llenos de razonamientos, pero impregnados de temor 
que recibió por tal decisión. Y al final los envía bajo su total protección.  
 

Para una Orden de Predicadores es imprescindible el ejemplo de la gran 
predicadora, aquella mujer llena de valor, que cuando Jesús había resucitado, se 
une a un puñado de hombres y mujeres, y junto con sus apóstoles decide con ellos 
trabajar en los primeros pasos de esa Iglesia, que enfrentando cualquier 
adversidad, ha llegado hoy por hoy a cubrir con su presencia al mundo entero.  
 

Quizá no hemos imaginado aún a esa María platicando con los apóstoles lo que 
habrían de hacer al día siguiente, sabiendo que afuera estaban quienes les 
perseguían, quienes no les creían, aquellos otros escépticos de aquel mundo lleno 
de religiones con muchos Dioses, de explotaciones, decepciones, e injusticias. 
 

En Fray Domingo, su relación con María llega a niveles pedagógicos, 
intencionalmente la inserta en la vida diaria del Dominico y la involucra en el 
proyecto de Predicación, el Rosario es uno de esos instrumentos que Domingo 
utilizó y en los que María es una ayuda importante, haciendo del Rosario, un 
instrumento de predicación.  
 

Después de haber encontrado en María, las grandes similitudes con nuestro 
carisma, hoy queremos ser como ella, contemplativos y apostólicos, llenos de Fe y 
sensibles al dolor humano, y con ella en ese tema tenemos mucho que aprender. 
Por ello sabemos que la presencia de María en la Orden de Predicadores no es una 
circunstancia, es una consciente inserción que Domingo y los Dominicos hacemos 
en nuestra vida. 
 

Algunos nos dicen que María es parte importante en la fundación de la Orden, 
incluso algunos frailes como Humberto de Romans, relatan visiones de ese 
importante momento. Para otros, María forma parte del crecimiento vocacional de 
los dominicos, esto es pensando en la profunda devoción que el Beato Jordan de 
Sajonia (primer sucesor de Santo Domingo y artífice de la promoción vocacional), 
tuvo hacia ella. A ella le atribuyen muchos ingresos de frailes a la Orden. Muchos 
frailes confiesan que su vocación se reafirma porque en sueños escuchan a María 
decirles, ven a mi Orden. Del mismo modo otros confiesan que es María quien les 



147 

 

ayuda a permanecer en los momentos en que sintieron la duda de abandonar la 
Misión. Así que María se erige como la gran promotora de vocaciones y protectora 
para mantenerles en la Orden de Predicadores.  
 

Las oraciones de María seguramente aunadas a las de Domingo, han permitido la 
claridad práctica de un carisma como el de los dominicos, y sigue siendo alternativa 
clara de evangelización a las sociedades de hoy. 
 

En nuestra historia, como comentamos anteriormente, encontraremos muchos 
relatos de visiones, sueños y apariciones de María en medio de muchos dominicos, 
podemos aceptarlo o dudarlo, solo es el compartir de quienes así lo vivieron y 
sintieron. Son experiencias en principio solo personales, pero lo que si podemos 
rescatar de ellas, es el reflejo de la innegable presencia de María, palpable para 
quienes le invitan a su vida. 
 

Vaya compromiso asumió Domingo insertando a María en el centro de su vida y 
como parte del contenido de su predicación, parecería que hubiera sido mas fácil 
evangelizar a los albigenses y a los Cátaros (las sectas que coexistían con en la 
época de Domingo) sin hablar de María. Ya que ellos podrían haber aceptado más 
fácilmente la existencia de un Dios, porque difícilmente creían en la encarnación de 
ese Dios, y en eso María quedaba fuera del evento. Domingo no solo habla de ella, 
se apoya en ella y la inserta en sus predicaciones. 
 

Domingo es el primero que incluye en la fórmula de Profesión Religiosa y en 
consecuencia en el compromiso laical para quienes ingresan a la Orden, la 
referencia de fidelidad y como testigo a ―la beata María‖, como se le conocía en 
aquella época. Esto significa que desde el inicio de una vida entregada a la 
predicación, para un dominico no le es ajena la presencia y participación de María. 
 

Domingo enseña a toda su Orden que la mañana comienza con un pensamiento a 
María y el Ángelus, antes de comenzar con las oraciones del Oficio divino. Pero 
también que la jornada termina en medio de la oración de todos con el canto de la 
Salve Regina. Esta Practica de la Salve Regina hasta el día de hoy, resume en 
síntesis el sentir dominicano hacia María, frases como ―abogada nuestra‖, ―Oh dulce 
Virgen María‖.  
 

Cabe mencionar que es Jordan de Sajonia, quien instituye de manera formal, que 
en todas las casas dominicanas se recite o cante la Salve Regina al final del día. 
Este canto es en una procesión y encontramos que se convierte en un momento 
culminante. Es toda una celebración.  
 

Domingo hace suya y para su Orden la presencia de María, lo hace desde  la 
cotidiana relación con ella, hasta en todos los momentos importantes de nuestra 
historia. Así que podemos hablar con certeza de la predilección de estos 
predicadores por María, pero también, aunque parezca atrevido, podemos decir por 
los testimonios, los sueños, los relatos y las visiones que han sido contadas, que 
también María ha hecho suya la Orden de Predicadores.  
 



148 

 

Es muy plástico aquel cuadro en donde Domingo en un sueño ve a María en el cielo 
rodeado de muchos beatos y santos de otras órdenes religiosas, su desconsuelo es 
mayúsculo al no ver a ningún dominico, hasta que descubre que no había podido 
verles porque se encontraban debajo el manto de la Virgen. Este y muchos signos, 
los que surgen desde dentro de la orden y los que la gente expresa como reflejo de 
lo que ven desde afuera de la misma, no son mas que testimonios de una de las 
mas claras devociones por María en la historia de la Iglesia. 
 

Domingo instituye el sábado como el día en que en la Orden la celebración de ese 
día es en honor a María. Los primeros frailes cultivan la experiencia de Domingo 
hacia María, la fortalecen y la expanden. Hay textos de Fray Humberto de Romans 
y de Fray Gerardo Frachet, que describen testimonios en diferentes lugares. Las 
imágenes de María se multiplican en los conventos dominicos. El mismo Fray 
Gerardo dedica un capitulo de su libro, solo para hablar de los frailes, que llamados 
por su vocación mariana, ingresan a la Orden. 
 

Como mencionamos antes, su sucesor, Jordan de Sajonia, también fue muy devoto 
de María, se cuenta que durante sus caminatas, cantaba con frecuencia en voz alta 
―Jesu nostra redempio‖ y la Salve Regina. El solía recitar por las tardes en honor a 
María, cinco Salmos, cuyas iniciales eran M.A.R.I.A. y al final de cada salmo 
recitaba el Avemaría. Después de los maitines y las completas rodeaban el altar y 
se encomendaban a ella. Jordán le pedía por la promoción y defensa de la Orden. 
 

Importantes Dominicos como Juan el Teutónico (Wildeshausen) el tercer Maestro 
de la Orden, aunados a nombres como Alberto Magno y Tomás de Aquino 
manifiestan con su devoción ésta importante parte de la Espiritualidad Dominicana. 
El concepto de María como co-fundadora de la Orden da un sentido de confianza y 
protección a toda la familia Dominicana. El Ave María era la plegaria más común en 
los frailes Predicadores. Muchos así empezaban su predicación. Entre quienes 
tenían esa costumbre, estaban Alberto Magno y Tomas de Aquino. 
 

La devoción por María en la Orden Dominicana, ocupa un lugar central en toda la 
dinámica de la vida de un dominico. Para nosotros es ejemplo de vida 
contemplativo-apostólica.  
 

Para Tomas de Aquino María es…  
En el comentario al salmo diecisiete y treinta y uno, donde llama Santo Tomás a 
Jesús "camino de Dios", llama también a la Virgen camino de Jesucristo. 
Efectivamente María fue camino, designado por Dios, por donde Jesucristo vino a 
nosotros. Según esta luminosa idea de Sto. Tomás, la Virgen María fue escogida 
por Dios para ejercer respecto de Jesucristo un ministerio sagrado como madre 
suya, así como también a ella le fue dado José, como custodio y defensa. 
 

Para San Alberto Magno: Se expresa en lo que se llaman exclamaciones de San 
Alberto Magno a la humanidad de Cristo y a la Virgen María Tomado del Libro: San 
Alberto Magno. Autor: P. Vicente Forcada Comins. –Valencia, 1996: 
 

―Gózate, Señora del mundo, que fuiste digna de ser templo de la purísima Humanidad de 
Cristo. Gózate y alégrate, Virgen de las vírgenes, en cuya carne la bienaventurada Deidad 



149 

 

quiso unirse a esta purísima Humanidad. Gózate, Reina del cielo, en cuyo santísimo seno 
esta santísima Humanidad encontró digna morada. 
 

Para el Padre Congar: 
El gran teólogo y ecumenista de la Iglesia Católica escribe: 
 

―Desde el día en que la segunda persona de la Trinidad, se encarno en el vientre de María, 
se comenzó a batir en el mundo, un corazón perfectamente filial, existía una conciencia 
humana y la libertad, que se mostraron receptivos y completamente ofrecido a Dios, para 
que su voluntad de las salvación pudiera ser perfectamente desarrollada (Jesús Cristo 
Herder, 1966 p 101) 
 

Para el Papa Pio XII 
La misión del Predicador Dominico es la continuación de la misión de María. Decía 
Pío XII, escribiendo a los Dominicos, ―existe un estrecho nexo, una maravillosa 
semejanza. Así como la santísima virgen María y el Apóstol, muestran y dan a 
Cristo a los hombres. Es ese estrecho vinculo que existe entre la divina maternidad 
de María y la Predicación. 
 

Animados por la Orden de Predicadores entre 1233 y 1298, brotan cualquier 
cantidad de asociaciones y sociedades de devoción mariana. El dominico Pedro de 
Verona es un buen ejemplo de ello, en la Orden de los Siervos de María, le 
consideran co-fundador de su Orden. 
 

Con los años, la devoción a María crece, y en su devoción la invocan con la 
antífona Sub tuum praesidium (Bajo tu amparo…) .Hay cualquier cantidad de 
expresiones de muchos mas Dominicos en torno a María que no hemos escrito en 
este trabajo. Lo que es un hecho claro, es que difícilmente encontraremos en la 
historia a un Dominico que no haya aprendido el sentido de María en su vida 
apostólica y contemplativa, y el significado de la relación entre María y la Orden de 
Predicadores. Así podemos entender mejor nuestra misión desde esa reflexión. 
 

―El Magnificat‖ después del ―fiat‖ es la primera gran predicación de María, el ―hagan 
lo que el les dice‖ en las bodas de Caná es la posición clara de quien confía en la 
palabra de Dios. 
 

Desde ahí hasta la fecha, hay muchas generaciones de Dominicos que hemos 
descubierto ese especial cariño y relación. nombres como: Pedro de Verona, 
Alberto Magno, Tomás de Aquino, Enrico Seuze, Benbentura Bojani (laica), Catalina 
de Siena (laica) , Raimundo de Capua, Vicente Ferrer, Savonarola, San Pío V, 
Catalina de Ricci, Rosa de Lima (laica) , Martín de Porres, Juán Macías, Grignión de 
Montfort, Benedicto Xlll, Bartolo Longo (laico), Pier Giorgio Frassati (laico).  
 

EL AMOR POR MARÍA NO DEBE DESVIRTUAR SU IMAGEN 
Dentro de los estudios sobre la María que se conocen con el nombre técnico de 
―Mariología‖ (tratado sobre María), podemos encontrar dos corrientes: una que se le 
conoce como ―minimalista‖ en donde han reducido al mínimo la presencia de María 
en la Iglesia, buscando quizá eliminar algunas barreras que nos distancian de 
algunos hermanos separados, y otra corriente que se le ha llamado ―Maximalista‖, 



150 

 

muy común y exagerada entre nuestros pueblos, en donde se lleva a tal nivel la 
presencia de la Virgen, que en momentos pareciera que es lo mas importante, 
pasando Jesús y su mensaje a un segundo plano.  
 

Las críticas de hermanos separados encuentran en dichas actitudes un blanco fácil. 
Hay que tener cuidado en esto, y recordemos que si brilla María es gracias a Dios y 
Dios es el creador de todo incluyendo a María. 
 

QUIEN ES REALMENTE MARIA PARA LA IGLESIA 
Como lo mencionamos al inicio de este capitulo, lo que sentimos por María es mas 
allá de reconocer su ejemplo,  devoción y amor, que puede ser intenso y grande; 
pero nunca es ―el sentimiento único‖ que experimentamos por Dios. Concientes que 
en Dios todo es pleno y a El nadie lo ha creado, ―El es el que es‖. No son nada 
comparables estas devociones entre sí. María es nuestra madre, una consentida de 
muchos hombres, es un ser muy querido por Dios, quizá muy cercana a nosotros 
porque la sentimos totalmente humana. En el Concilio Vaticano II capítulo 8 del 
documento Lumen Gentium se declara con firmeza el preponderante lugar de María 
en la Iglesia y se recomienda y promueve su especial devoción. 
 

LA BELLA REALIDAD DE MARIA 
Así que hablemos de María y descubramos lo importante, sin exagerar lo que no es 
tan importante. Muchas veces el exceso nos ha llevado a olvidar que ella quiere ser 
más sencilla y cercana a nuestra vida. Cuando hablemos de María recordemos que 
es mujer de pocas palabras y de muchos silencios, silencios que con firmeza llaman 
a nuestra atención. María es el gran regalo que Jesús hizo a la humanidad antes de 
morir, cuando la convirtió realmente en madre nuestra. Que diferente sería la vida 
de la Iglesia si no estuviese María. 
 

Podemos aprender a escuchar en su ejemplo y su prudencia, desde las cosas más 
sencillas y cotidianas, hasta también las más profundas verdades que responden a 
nuestras inquietudes. Podemos en oración con ella descubrir su mejor consejo; pero 
bien vale la pena ubicar con mucha mayor claridad, que significa hoy María en el 
proyecto de Dios, en su interactuar humano y en nuestra vida personal. 
 

Por fe sabemos de la inmaculada concepción de María, el Antiguo Testamento 
versaba ―nacerá de una virgen‖, y para los que sabemos que para Dios no hay 
imposibles, no nos es extraño que se cumpliera la escritura. Pero 
desafortunadamente por este tema, algunos han realizado las más apasionadas 
discusiones y conflictos que no tienen nada que ver con la idea de María. Nunca 
olvidemos, que aunque es importante nuestra aseveración de su virginidad, es más 
importante su maternidad y el que sea la madre de Dios.  
 

Sabemos por la Fe que María es Virgen y Madre, otro misterio mas en nuestra vida 
de Iglesia, difícilmente habrá palabras para explicarlo. Pero no debe ser el motivo 
de rupturas con nuestros hermanos. Es conocimiento revelado de la Iglesia a los 
hombres, Pero en donde solo la fe pude abrir un espacio de entendimiento, de otro 
modo será más difícil  aceptarlo.  Así que discusiones sobre el tema poco dejarán y 
seguirá el desgaste. El mundo creyente desde el principio lo intuye, es nuestra 



151 

 

verdad, pero esto último no debe distraernos de lo mas importante, su vida y su ―Sí‖ 
a Dios. Escuchémosla en nuestra vida rescatando sus más profundos valores. 
 

PRESENCIAS  DE MARIA  
Aprovechemos el momento para tocar juntos y en nuestra reflexión asumir un 
criterio, en otro de los llamados temas delicados, sería más fácil no abordarlo, pero 
¿Cómo dejarlo de lado cuando miles de hermanos en nuestra Iglesia lo han 
compartido?  Hagámoslo con mucho respeto. Invito a que tomemos y desarrollemos 
un criterio prudente, que resalte más lo importante, que todo aquello pudiese 
resultar llamativo por su carácter sobrenatural. A que aceptemos que en las 
expresiones de algunos hermanos llenos de emoción por alguna experiencia 
particular, también puedan existir algunas exclamaciones exageradas, no por una 
mala voluntad, sino por la posibilidad de error propio de la limitación humana. 
 

María sigue en nuestra historia, no solo como un recuerdo, no son pocos los que 

dicen haberla visto o escuchado, en todo el mundo se le venera (venera, no se le 

adora) con diferentes advocaciones, Pilar, Carmen, Guadalupe, Del Socorro, etc. 
Las apariciones que se relatan de María son muchas mas de las que imaginamos, 
la Iglesia como comunidad Institucional no puede ni debe dar Fe de forma oficial de 
lo que no vio, en ocasiones algo fuera de lo normal. Debe existir cautela y respeto, 
de no hacerlo así, fácilmente podrían aparecer cualquier cantidad de visiones y 
exageraciones. Por ello, oficialmente solo se apoya por medio del obispo del lugar 

la práctica de la devoción de dichas localidades. 
 

Cabe aclarar que dichos eventos no son motivo Fe, son expresiones particulares, y 
la Iglesia  recomienda en muchos casos solo su veneración, de estas experiencias 
han surgido muy diversas formas de ver a la misma María, bajo diferentes nombres, 
que muchas veces tienen el nombre del lugar en donde se venera como en 
Lourdes, Fátima, Medjugori etc. 
   

Y no se trata de colocarnos en la posición de investigadores o enjuiciadores de lo 
que nuestros hermanos han dicho o comentan haber visto y oído. Habrá que saber 
discernir con la razón, sin dejar que la euforia y el sensacionalismo nos lleven a la 
enajenación, habrá como Iglesia, que cuidar con caridad que no se desborden 
imaginaciones adicionales.   
 

Es mas importante ver en cada uno de esos eventos, una nueva motivación a 
preguntarnos a nosotros mismos, cual ha sido y es nuestra experiencia y relación 
personal con María, y así ver en dichas apariciones, no las exclamaciones o 
exageraciones, ni los efectos sobrenaturales, sino valorar mas el testimonio de 
hombres y mujeres, que han cambiado su vida después de esa experiencia, y que 
hoy son auténticos seguidores de Jesús. Si hay muchos han tenido una conversión 
por María, eso es lo importante. Lo demás serán anécdotas. 
 

María misma, incluso en lo que nuestros hermanos testigos comentan, se revela 
solo como esa madre, quien humildemente nos invita a seguir a Jesús, invita a 
cambiar nuestra vida, a orar y velar por los demás. Nada que no esté de acuerdo al 
Evangelio. Invita a seguir a Jesús, a la lectura de la Palabra, al ayuno, a una vida 



152 

 

ejemplar. No habla de ella misma o de algo diferente a la Buena Nueva, María no 
promueve actitudes sensacionalistas, María es discreta. María clama más por 
nuestro compromiso en la justicia, que por el sensacionalismo de un milagro. 
 

El Papa Paulo VI en su encíclica Marialis Cultus dice: 
―… la atención a los documentos del Magisterio prevalecerán sobre la desmedida 
búsqueda de novedades o de hechos extraordinarios; objetivo en el encuadramiento 
histórico, por lo cual deberá ser eliminado todo aquello que es manifiestamente 
legendario o falso; adaptado al contenido doctrinal, de ahí la necesidad de evitar 
presentaciones unilaterales de la figura de María que, insistiendo excesivamente en 
un elemento, comprometen el conjunto de la imagen evangélica‖ 
 

MARIA Y SU PROMESA EN MEXICO 
Terminaremos escribiendo de lo que María en la advocación de Guadalupe dice a 
Juan Diego en aquéllos días de diciembre en México. Especialmente porque esto 
desembocó en uno de los fenómenos religiosos mas interesantes de la historia de la 
Iglesia. Porque cuando vemos la Fe de un pueblo que sabe ver en María a una 
madre y descubrimos que llegan todos los días a dicho santuario, miles de personas 
con la certeza y no solo la esperanza de que serán escuchados. Esa es confianza 
que a muchos, en algún momento nos gustaría tener.  
 

Solo basta ir y ver en los ojos de cada uno de ellos, la mirada de ese pueblo, y 
podremos descubrir la Fe de los más humildes, mirada que refleja la riqueza de la 
confianza. En ellos no cabe la duda de lo que viven y creen. Son aquellos quienes 
conocen a Dios, porque han creído realmente, y entonces Dios  se les revela de 
forma directa, sin muchos cursos, textos y teologías. ―Bendito seas Padre que te 
revelaste a los sencillos y humildes…‖ Eso es algo que ha hecho  María. 
 

Son los consentidos de Dios, que solo a Dios tienen, porque no tienen riqueza, ni 
seguridades, y en ocasiones ni trabajo. Es mas, ni un lugar seguro en nuestra 
sociedad; pero para quienes con solo Dios les basta. Para ellos es la Fe, lo que les 
asegura en su interior, que mañana de alguna manera llegará algo y comerán, que 
el enfermo sanará etc. Por ello, ellos descubren en María su gran consuelo. Por eso 
para ellos, es preferencialmente la promesa de María, y también para todos 
aquellos que quieran o puedan atreverse a fiarse de Ella con humildad. 
 

Una parte del texto del Tepeyac dice: 
 

―Sábelo, y ten por cierto,  hijo mío, el mas pequeño. Que yo soy la perfecta 
siempre Virgen María, madre del verdaderísimo Dios por quien se vive; el 
Creador de las personas, el dueño de la cercanía y de la inmediación. El 
Dueño de la tierra… Porque en verdad yo soy tu madre, tuya y de todos los 
hombres que en esta tierra están en uno… Porque ahí les escucharé su llanto, 
su tristeza para remediar, para curar todas sus diferentes penas, sus miserias, 
sus dolores…‖ 
 

 



153 

 

EL AVE MARIA 
Después del Padre nuestro, el Ave María es nuestra oración más universal. Ya en 
las liturgias orientales (siglo V), se encuentran reunidas como oración a la virgen las 
palabras del Arcangel Gabriel en la Anunciación (Lc 1:28) y las de Isabel en la 
visitación (Lc 1:42), con el tiempo formaran también parte de la liturgia occidental, 
pasando al uso popular, en el siglo V en oriente y en el siglo VII en occidente se 
adiciona el nombre de María, después del ―Dios te salve‖ o Ave (pronunciado por el 
arcángel) y en el siglo XIII en occidente, se añade el ―Jesús‖, después del ―de tu 
vientre‖. El Santa María con el amen, aparecen  hasta mediados del siglo XIV. Y es 
introducido al breviario romano por el Papa Pio V en 1568. Hoy por hoy hay millones 
en el mundo quienes la rezan. 
  

Contemplar la Realidad:   Ver 
1 Millones de personas visitan santuarios como el de Guadalupe, el de Lourdes, el 

de Fátima. Hay una expresión en esos signos de una previa relación entre maría y 
quienes le comparten. ¿Has tenido esa experiencia, que opinas? 
 

2 Como Laica, María desarrolla una función importante,  su acción y compromiso 

crecen desde su humilde posición, parece mas creíble y posible el seguimiento de 
Jesús desde un ejemplo tan humano.  ¿Consideras que se puede transformar a 
nuestra Iglesia desde un trabajo aparentemente silencioso, pero constante en varias 
partes del mundo y todos los días? 
 

3 María como mujer en una sociedad machista, que ofrecía pocas oportunidades 

para la mujer, aparece como una figura que se engrandece, y ningún obstáculo fue 
lo suficientemente grande como para detener su misión. ¿Que pueden hacer las 
mujeres laicas en nuestra Iglesia y en nuestra sociedad, mas allá de cumplir y 
celebrar, en algo relacionado con la generación del futuro que en el cuidado de sus 
hijos tienen? 
 

4  María es el regalo que Jesús da a la humanidad en la Cruz antes de morir, 

¿estamos concientes de lo que significa? ¿Quién es María en nuestras vidas? 

 
CUESTIONARIO DEL TEMA SANTO DOMINGO Y MARIA 
1 ¿Quién es María de Nazareth? 
2 ¿Cómo era María, que hizo, que dijo? 
3 ¿Qué significa María para nuestros pueblos en América? 
4 ¿Cuáles pueden ser los errores en la devoción a María? 
5 ¿Cómo fue María como Laica? 
6 ¿Cómo fue como Evangelizadora? 
7 ¿Qué actitud tiene actualmente María para con su Iglesia? 
8 ¿Qué ha significado para la Orden de Sto. Domingo María? 
9 ¿Cuál fue el principal ejemplo de María? 
10 ¿Nos dice algo a nuestra Fe  su frase ―Hagan lo que el les dice...‖? 
11 ¿Qué le faltará de descubrir a nuestros pueblos de María? 



154 

 

12 ¿Qué significa para la participación de la mujer en la Iglesia y la sociedad? 
 
LEER Y REFLEXIONAR LAS SIGUIENTES REFERENCIAS. 
Del Nuevo Testamento: 
Mt 1: 18-25  María su madre 
Hech 1: 14   María entregada y trabajando con la primera comunidad 
Lc 1: 26-38 La anunciación y la fe de María 
Jn 2: 1-5   Hagan lo que el les dice mensaje de María en las bodas de Cana 
Jn 19: 25-27  Estaba de pie en la cruz 
 

 
Del Nuevo Catecismo de la Iglesia Católica: 
No. 148, Dichosa la que ha creído 
No. 273, La fe de María 
No. 494, Hágase en mi según tu palabra 
No 2618 Como ora e intercede por el hombre  
No, 484, La Anunciación  inaugura una nueva era 
No. 722, Relación Espíritu Santo María 
No. 963  María madre de la Iglesia 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



155 

 

 
 
 
 
 

 
 
  
 
 
 
                              
 
 
 
 

 

                       12 
 

La Predicación, razón de ser en Domingo 
y los Dominicos 

 
Hablar de la Predicación a la Orden de Predicadores podría resultar tan obvio y a la 
vez tan necesario, que podemos encontrarnos en la paradoja de darlo por entendido 
y que en la práctica no sea una plena realidad. 
 

Por ello quizá en este capítulo deberíamos comenzar por remontarnos a la esencia, 
a las fuentes y a hablar de lo que era la predicación para Domingo de Guzmán. Y si 
entendemos su inicial porque, al ver la realidad de hoy podremos sentir en nuestra 
experiencia la necesidad de tener en nuestras manos la misma herramienta y 
solución de Domingo, para el mundo actual. La Predicación. 
 

Ese hombre nacido en Caleruela España, descubre en su tiempo una distancia 
entre el hombre, el conocimiento y su vivencia de Fe. El vio que hacía mucha falta 
el hacer llegar con más claridad, con más cercanía y con mayor frecuencia el 
mensaje de Dios a los demás, para que conocieran la verdad. Vio que eran 
demasiados los hombres que vivían al margen y que aunque se consideraban 
bautizados dentro de la Iglesia, no tenían la formación, poco podían dar razón de su 
fe.  Y así eran fácil presa de grupos de Sectas que existían en esa época.  
 

La compasión que Domingo sentía  por los hombres, le llevaba a reflexionar en la 
importancia que tenía el que conociesen la Buena Nueva, era la compasión, la que 



156 

 

nuevamente le movía a trabajar en la búsqueda de respuestas, y en pensar en la 
predicación como solución. 
 

SANTO DOMINGO AL CONVERTIR AL POSADERO,  
ABRE UNA OPCION REAL EN LA IGLESIA 
Cuenta la historia como ya esbozamos en algún capítulo anterior, que un día 
Domingo de Guzmán salió de viaje con su Obispo Diego de Osma, caminando 
desde España hacia lo que hoy es Dinamarca, juntos pudieron ser testigos de otras 
realidades, pero Domingo como buen hombre que sabía contemplar, contempló la 
realidad a su paso. Aldeas llenas de personas que no conocían su fe. Una iglesia 
Católica ausente de esos espacios, que seguía  encerrada adentro de  las murallas 
de los Burgos, esperando a que la Iglesia llegara a ellos, pero era una Iglesia que 
no sabía salir con frecuencia a los mas alejados.  
 

El encuentro con el posadero y su reconversión, abre un nuevo capítulo en la 
Iglesia, ya que prioriza no solo el anuncio de la Buena Nueva, sino su explicación, el 
acompañamiento y enseñarnos que aun los ya bautizados, requieren de un proceso 
de reconversión a través de la formación. Domingo además subraya que el ejemplo 
de vida de quien predica impacta de forma directa la tarea de la Evangelización.  
 

Tener enfrente alguien que no solo ya no creía en la misma fe, sino que además 
criticaba con agudeza nuestros errores, y mostraba una desilusión por lo que había 
vivido en nuestra Iglesia. Fue una oportunidad para Domingo, quizá así debiésemos 
ver nuestra misión de predicación en un mundo como el de hoy. Estaban en juego 
muchas cosas, una de ellas el futuro y la Fe del mismo posadero. Domingo decidió 
luchar con lo mucho o lo poco que tenía, pero lo más importante es que Domingo no 
calló y lo hizo. Desde aquel día, Domingo sabía que era necesario un ejército de 
Predicadores, que el punto a atacar era la falta de formación de la gran mayoría de 
quienes a la Iglesia pertenecían, y no es algo muy distinto a lo que hoy vivimos. 
 

Pero importante, es la reflexión de que no bastan con solo tener predicadores, 
necesitamos predicadores coherentes desde su humildad y su vestir, coherentes 
desde su actuar y su capacidad para estar con la gente y no entes que se acerquen 
con la aureola de ―los bien portados‖, es necesario estar realmente cerca y 
reconociendo que todos luchamos todos los días, por vivir la palabra y construir un 
mundo mas justo. Recordemos que en la primera caravana con Obispos, caballos, 
carruajes y atuendos, la gente los sintió lejanos, el fracaso fue rotundo, había que 
dejar muchas cosas para ser escuchado, ¿Qué tendremos que dejar nosotros hoy? 
 

LA PREDICACION EN LA ORDEN DE SANTO DOMINGO 
La Orden de Predicadores en todo el mundo y a través de la historia, ha estado 
presente aportando su servicio a la tarea de la Predicación.  Y junto con ellos, hoy 
todos nosotros, quienes al descubrir nuestra vocación dominicana sabemos que 
nuestra Misión se centra en ese compartir de una manera clara y explicada la razón 
de nuestra fe, a la sociedad en lo general y al hombre en lo particular.  
 

Llegar a cada vez más y más ambientes es nuestra tarea, responder a las 
necesidades de hoy, desde nuestro carisma es nuestra alternativa. En la medida en 



157 

 

que tengamos el valor para hablar de Dios a los demás y en la confianza en que 
somos capaces de hacerlo, estará la respuesta a nuestro reto. 
 

Urge realizar nuestra parte a ejemplo de brillantes Dominicos a través de la historia. 
El mundo ―sigue esperando‖ nuestra presencia, mientras tanto, desafortunadamente 
otros hermanos ya se han separado, en su búsqueda han llegado a Sectas o 
nuevos movimientos religiosos, otros a movimientos esotéricos, algunos mas a 
grupos con finales dramáticos en donde manipulados, terminan por suicidarse o con 
formas y costumbres que incluso atentan contra la libertad. Mucha gente en nuestra 
Iglesia, por una limitada formación tiene pocos argumentos para dar razones de su 
fe. El tiempo apremia. Urge Evangelizar, lo que en clave Dominicana es Predicar. 
 

LA EVANGELIZACION PARA LA IGLESIA 
Paulo VI en su encíclica Evangeli Nuntiandi ―Para anunciar el Evangelio‖, hace un 
estudio del significado de llevar la Buena noticia del Señor a todos los demás. Juan 
Pablo II en su encíclica Christi Fideles Laici suma al trabajo de la Evangelización a 
nosotros los Laicos, y en una de sus visitas a México habla del proyecto, llamado ―la 
Nueva Evangelización‖. 
 

Cuando hablamos de llevar la Buena Nueva, no debemos olvidar que se trata de 
acercar a Dios a los demás, de hacerlo entendible y claro. Y si queremos que El sea 
recibido por nuestros hermanos no debemos presentarlo como un conjunto de 
definiciones frías y reglas a cumplir, así difícilmente será realmente conocido y no 
hallarán en Él, su respuesta. En ocasiones es tan común que se presente a Dios tan 
lejano y tan espiritual, que olvidamos que se hizo hombre para acercarse más a 
nosotros y desde aquí redimirnos. 
 

Presentar a Dios en su más clara realidad es saber hablar de ese Dios de Amor que 
vino a buscar y vivir con los pecadores, y no del Dios de las amenazas que esta 
listo a cobrar cuentas. Nuestra misión es vivirlo para compartirlo, dar Fe de que su 
Palabra es verdad y nuestra vida es nuestra primera predicación. 
 

La encíclica Evangelii Nuntianti (Para anunciar el Evangelio), al iniciar dice ―Del Cristo 
Evangelizador a la Iglesia Evangelizadora‖ y comienza diciendo en el número 6: 
 

El testimonio que el Señor da de Sí mismo y que San Lucas ha recogido en su 
Evangelio "Es preciso que anuncie también el reino de Dios en otras ciudades", 
tiene sin duda un gran alcance, ya que define en una sola frase toda la misión 
de Jesús: "porque para esto he sido enviado". Estas palabras alcanzan todo su 
significado cuando se las considera a la luz de los versículos anteriores en los 
que Cristo se aplica a Sí mismo las palabras del Profeta Isaías: "El Espíritu del 
Señor está sobre mí, porque me ungió para evangelizar a los pobres". No 6. 
 

Como se puede ver hay un profundo nexo entre Evangelizar y Predicar, y continua 

matizando: ―Cristo llevó a cabo esta proclamación del reino de Dios, mediante 
la predicación infatigable de una palabra‖ (no. 11) 
 



158 

 

―Como núcleo y centro de su Buena Nueva, Jesús anuncia la salvación, ese 
gran don de Dios que es liberación de todo lo que oprime al hombre, pero 
que es sobre todo liberación del pecado y del maligno, dentro de la alegría de 
conocer a Dios y de ser conocido por El, de verlo, de entregarse a El‖ (No. 9) 
 

El mensaje de un Dios busca la realidad humana, un Dios que no esta solo en el 
cielo, es un Dios preocupado por el hambre del hombre y sus problemas de cada 
día, por ello en la encíclica ―Para anunciar en evangelio‖ se subraya que el mensaje 
de la Buena Nueva es mensaje de liberación para todos los pueblos, evangelizar 
desde las culturas. Un Dios capaz de dar importancia a todas nuestras expresiones 
y necesidades, aunque nos parezcan intrascendentes. ―Pidan y se les dará…‖ 
 

―Entre evangelización y Promoción humana-desarrollo-liberación.  Existen 
efectivamente lazos muy fuertes.. ¿Cómo proclamar el mandamiento nuevo, 
sin promover mediante la justicia y la paz el verdadero y auténtico 
crecimiento del hombre‖  (Evangeli Nuntiandi  No. 31  1975.) 
 

La evangelización invita a construir el Reino de Dios desde aquí en la tierra y no 
para después de la muerte. Construir un mundo mas justo es parte del proyecto. 
Nuestra vida entregada al anuncio de que Dios es una realidad aquí con nosotros. 
Con El caminamos y caminaremos todos los días, hasta que un día El mismo nos 
abrirá el paso de la vida eterna y cumplirá su promesa en cada uno de nosotros. 
 

―Cristo llevó a cabo esta proclamación del reino de Dios, mediante la 
predicación infatigable de una palabra‖ (no. 11) 
 

Por ello evangelizar se convierte, no en una actitud generosa de nuestra parte, se 
hace consecuencia de nuestra forma de vivir, es la gran tarea,  
 

La Iglesia lo sabe. Ella tiene viva conciencia de que las palabras del Salvador: 
"Es preciso que anuncie también el reino de Dios en otras ciudades" (34), se 
aplican con toda verdad a ella misma. Y por su parte ella añade de buen 
grado, siguiendo a San Pablo: "Porque, si evangelizo, no es para mí motivo 
de gloria, sino que se me impone como necesidad. ¡Ay de mí, si no 
evangelizara!" (1 Co 9:19) 
―Evangelizadora, la Iglesia comienza por evangelizarse a sí misma. 
Comunidad de creyentes, comunidad de esperanza vivida y comunicada, 
comunidad de amor fraterno, tiene necesidad de escuchar sin cesar lo que 
debe creer‖ (No 41).   
 

Fray Timothy quien fue Maestro de la Orden, cuando predica en la homilía de la 
Eucaristía en la que toma posesión de su responsabilidad el nuevo Maestro de la 
Orden el francés Fray Bruno Cadore como 86avo sucesor de Santo Domingo, habla 
de lo que llama ―la crisis de autoridad que hay en nuestras palabras‖, para que las 
palabras que decimos tengan autoridad es necesario vivir lo que profesamos. Esto 
tiene mucho sentido en eso de ser una Iglesia evangelizadora que comienza por 
evangelizarse a si misma. 



159 

 

COMO ERA LA PREDICACION DE DOMINGO 
Sto. Domingo de Guzmán realizó junto con sus hermanos todo un estilo de 
Predicación que se ha mantenido a través del tiempo. Este sello propio descubre 
varias características particulares de las cuales subrayaremos las más importantes: 
 

La Predicación Dominicana es Doctrinal, presenta a Jesús en su doctrina, no es 
moralista, no califica o amenaza a nadie, no emite juicios condenatorios, se da el 
anuncio tal cual es. Santo Domingo nunca enjuició ni se irritó con los herejes, es 
mas, pedía a Dios por ellos. 
 

Fiel y veraz. El mensaje de Jesús no sale de la nada, esta basado en la verdad y 
no podemos ―maquillar‖ sus palabras, suavizarlas o adecuarlas, eso sería traicionar, 
podemos dar elementos y apreciaciones producto de nuestra experiencia y 
reflexión, pero la esencia y el sentido debemos dejar que suenen como el las dijo. 
 

Es esperanzadora, predicamos desde la misericordia de Dios y una esperanza 
fundamentada en la Fe. Jesús siempre abrió la nueva oportunidad, con ello la 
esperanza, de que cada uno puede entender el sentido del amor. Si no fuese así 
dejaría fuera una importante característica dominicana. 
 

LA ORDEN DE SANTO DOMINGO UNA ORDEN MISIONERA 
Desde el principio Domingo descubre su misión itinerante y prepara a su Orden 
para llevarla a cabo, esos dominicos son ―enviados‖ como los apóstoles. Apóstol 
significa enviado, así que al igual que Jesús los envía a anunciar la Buena Nueva, 
Fray Domingo nos reenvía a Predicar. Domingo buscó afanosamente y sin temor la 
predicación sin límite. Su sueño era ir a los Cumanos, que eran grupos que vivían 
más allá de las ―marcas‖, se llamaban así porque eran los límites de Europa, 
equivalían a Dinamarca, pero mas al Oriente. Ahí se encontraba la gente que nunca 
había oído de Dios. Domingo personalmente no pudo realizar su sueño, pero sus 
frailes Dominicos sí. Jacinto de Polonia es solo un ejemplo de cientos de Dominicos 
que viven esa experiencia. ¿Hasta donde podemos llegar nosotros? ¿A cuantos 
estilos de vida y culturas podremos accesar? Nosotros fijamos el límite. 
 

La itinerancia en la misión no puede ser solo entendida como la movilidad 
geográfica, habría que entender también y especialmente los laicos, que ésta debe 
ser también una movilidad en las culturas y entre las diferentes formas de pensar. 
Esto es parte de una visión de amplitud, de adaptación, de cambio; es saberse 
mover en las sociedades con frescura e inteligencia, es saber adecuar los métodos 
para ser escuchados y no solo oídos; descubrir que hoy en día en una misma 
ciudad pueden existir los mas variados universos. Es decir que la itinerancia no esta 
solo en los pies, esta también en la cabeza. 
 

Esto lo dice muy claramente la Encíclica en el número 19: 

―Sectores de la humanidad que se transforman: para la Iglesia no se trata 
solamente de predicar el Evangelio en zonas geográficas cada vez más vastas 
o poblaciones cada vez más numerosas, sino de alcanzar y transformar con la 
fuerza del Evangelio los criterios de juicio, los valores determinantes, los 



160 

 

puntos de interés, las líneas de pensamiento, las fuentes inspiradoras y los 
modelos de vida de la humanidad, que están en contraste con la palabra de 
Dios y con el designio de salvación.‖ 
 

Para el mundo dominicano hay una Orden que ofrece la predicación como la 
aventura de seguir a Dios en la dinámica de la Evangelización, es como algo mas 
que el solo estar o permanecer en un lugar, que aunque no dejaría de ser un 
espacio de santificación y crecimiento, solo eso por si solo no hace sentido con la 
invitación de la Orden de Predicadores a atreverse a ir mas allá de las ―Marcas‖. 
¿Cuáles son nuestras ―marcas‖? ¿y cuáles nuestros limites? 
 

¿Cual es nuestra Pasión que nos tiene en esta Orden de Predicadores?, tenerlo 
claro nos permitiría cada día a ser más plenos en nuestra vida dominicana. ¿Nos 
atreveríamos a ir más allá en nuestra itinerancia? ¿Nos atreveríamos a crear 
espacios de evangelización en sectores de la sociedad a veces no visitados? 
 

Hoy, dentro de las ciudades hay desiertos que visitar, casi infiernos altamente 
marcados por el crimen, la violencia y la corrupción, que esperan la llegada de los 
predicadores de la verdad. También allí hay soledad, falta de comunidad y una 
tecnología que no acaba de encontrar su visión de servicio al hombre. Hoy hay 
muchas tierras que esperan de nuestra itinerancia para llegar a ellos. Muchos 
mundos que son y viven en si, espacios de injusticia y opresión, que esperan la 
llegada del Mesías a su vida, en la palabra de Dios; que encarnada en el Evangelio 
busca encarnarse en medio de esas sociedades que sufren las sutiles formas de 
esclavitud del siglo XXI. 
 

Hoy hay nuevas tierras que en forma de millones de corazones y de desesperanzas 
que esperan a alguien en quien quede aunque sea un vestigio de su pasión por 
predicar. Recordar esto será revivir nuestro espíritu predicador gozoso a cada 
momento, será el alimento de la alegría de poder ser y hacer lo que algún día debió 
ser nuestro motivo para ingresar a la Orden de los Predicadores.  
 

Entender la misión en un proyecto integral, es saber descubrir que tendrá matices 
distintos para una evangelización, ya sea cuando abordemos la temática de la bio-
ética o para una pastoral juvenil. Por ejemplo, una evangelización del mundo obrero 
que nos reta a un proyecto diferente al de una evangelización en los espacios de los 
medios de comunicación social. Hay mil universos a nuestro alrededor y debemos 
sabernos mover a través de ellos, con actitud itinerante y de apertura. Abrir los ojos, 
no para solo ver, hay que contemplar. La encíclica en el número 20 dice: 
 

―Posiblemente, podríamos expresar todo esto diciendo: lo que importa es 
evangelizar —no de una manera decorativa, como un barniz superficial, sino 
de manera vital, en profundidad y hasta sus mismas raíces— la cultura y las 
culturas del hombre en el sentido rico y amplio que tienen sus términos en la 
Gaudium et spes (50), tomando siempre como punto de partida la persona y 
teniendo siempre presentes las relaciones de las personas entre sí y con Dios‖. 
 

 



161 

 

HOY EN DIA, LA MISION DE LA IGLESIA 
La Evangelización en esencia, va dirigida a tres grandes grupos humanos: 
 

1) Los que no conocen a Jesús y participan en el Pueblo de Dios. Ya sea los que se 
denominan ateos o aquellos que manifiestan tener cualquier corriente filosófica, 
aquí incluimos a los que practican religiones no cristianas (Budistas, Judíos, etc.) 
 

2) Los que conocen a Jesús y participan del Pueblo de Dios, los Bautizados que se 
definen como católicos, entre ellos encontramos una minoría que conoce y vive la 
Fe y a una gran mayoría que no la conoce y solo practica los elementos de piedad. 
 

3) Los que conocen a Jesús, participaron de la Fe Católica, pero han decidido 
abandonar la Fe, ahora se encuentran en grupos sectarios u otros grupos nuevos, o 
también sin participar en ninguna agrupación, con una peculiar forma de vivir y 
buscar a Dios.  Para enfrentar esa problemática la Iglesia propone y habla Hoy de: 
 

MISION AD GENTES. Misión hacia la gente, un poco lo que San Pablo hacía. Ir a 
los ―gentiles‖ los que no conocen a Dios,  grupos de misioneros en todo el mundo. 
 

CATEQUESIS. Misión para los que viven y practican pero que requieren de una mas 
sólida formación y una formación continua, que les permita ser Luz del Mundo y Sal 
de la tierra, ellos caminarán así a un compromiso mas claro en la Iglesia. 
 

NUEVA EVANGELIZACION. Es la respuesta de la Iglesia para todos aquellos que 
conocieron y algún día vivieron en nuestra comunidad, es presentarles una ―Nueva 
Evangelización‖, ―nueva en su ardor, nueva en sus métodos‖.  Una evangelización 
que responda sabiéndose ―inculturar‖, que sepa insertar ―en‖ con respeto a las 
culturas, y desde ahí proclamar la Buena Nueva. 
 

Finalmente, el que ha sido evangelizado evangeliza a su vez. He ahí la 
prueba de la verdad, la piedra de toque de la evangelización: es impensable 
que un hombre haya acogido la Palabra y se haya entregado al reino sin 
convertirse en alguien que a su vez da testimonio y anuncia. 
 

FUENTES DE FORMACION PARA LA PREDICACION 
Hemos hablado de la Predicación, y subrayamos la importancia de una sólida 
formación para avocarnos a dicha tarea. ¿Pero cuales son las fuentes de formación 
para la Predicación? En el mundo Dominicano fundamentalmente son cuatro: 
 

EL ESTUDIO SISTEMATICO, sustentado en la Palabra de Dios, la reflexión 
teológica, cursos, documentos, etc., y todo aquello que permita conocer mas y 
anunciar cada vez mejor la Buena Nueva. 
 

EL ANALISIS DE LA REALIDAD, un buen amigo fraile decía, los dominicos 
desayunamos con la Biblia en un lado y el periódico en el otro, es decir una visión 
integral de conocer tanto el mensaje como el destinatario del mismo. 
 



162 

 

EL ENCUENTRO CON DIOS EN LA CARIDAD: En el ejercicio del amor, a través 
de la auténtica caridad en esa presencia cercana con el mas doliente y necesitado, 
definitivamente hay un encuentro muy cercano con Dios, que nos permite conocerlo 
de forma muy profunda y clara. Santo Domingo encontraba en el libro de la caridad 
la fuente más importante de su conocimiento. 
 

LA ORACION CONTEMPLATIVA, fuente indispensable para la vida dominicana, 
donde descubriremos de una forma directa a Dios, en la historia de la Orden 
encontramos  muchos ejemplos de ello. ―Contemplar y llevar a los demás lo 
contemplado‖. Ante las realidades  que hoy vivimos urgen respuestas claras que 
nos permitan enfrentar el gran reto y mandato de Jesús, ―Vayan a todo el mundo y 
prediquen la Buena Nueva‖.  
 

Contemplar la Realidad:   Ver 

1 El mundo que Domingo contempló en la Europa que recorrió, un mundo 
que se descristianizaba, espacios en donde las sectas tomaban lugar y 
seducían a la gente, partiendo de una cruel crítica a la Iglesia Católica, es 
importante resaltar que la Iglesia Institución estaba encerrada en los Burgos, 
lejos de las gente. Algo en claro es que la gente no estaba formada.  ¿Se 
parece en algo a lo que vemos hoy en el mundo de hoy? 
 

CUESTIONARIO SOBRE EL TEMA STO. DOMINGO Y LA 
PREDICACION 
1 ¿Qué significó para Sto. Domingo la Predicación? 
2 ¿Porqué Sto Domingo se dedicó tan intensamente a Predicar? 
3 ¿Qué dijo Jesús acerca de la Evangelización y la Predicación? 
4 ¿Es necesaria la Predicación o la Evangelización Hoy? 
5 ¿Porqué Jesús nos mandó a llevar la Buena Nueva? 
6 ¿Cuál es el contenido de la Predicación? 
7 ¿Dónde está el espacio de Predicación del Laico Dominico? 
8 ¿Cómo sería la Predicación en el laicado? 
9 ¿Qué ventajas tendría? 
10 ¿Porqué no lo hacemos? 
11 ¿Qué es Predicar? Qué lo hace mucho mas que una simple exposición de 
conocimientos o una facilidad de hablar? 
12 ¿Porqué es mas importante nuestro testimonio que una brillante exposición 
de conocimientos? 
 

LEER Y REFLEXIONAR LAS SIGUIENTES REFERENCIAS. 
Del Nuevo Testamento: 
Mt 24: 14 Lc 4: 42-44       1 Jn 4: 7-8    Mt 28: 18-20       Lc 2: 46-47 
 

Del Nuevo Catecismo de la Iglesia Católica: 
Nos. 905, 931, 425, 426, 638, 1427. 



163 

 

 
 
 
      

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
        

    13 
 

Justicia y Paz, algo vital para construir el 
Reino, desde la OP 

  
Para iniciar el tema deseo subrayar un criterio importante que considero debe 
impregnar toda esta reflexión, El trabajo de Justicia y paz es una tarea 
enriquecedora que no puede quedarse en la desesperanza y el resentimiento, No 
es una tarea para conciencias ya derrotadas y pesimistas, ni para gente que 
entiende la justicia como revancha. Por el contrario los seguidores de Jesús de 
Nazareth y discípulos de Domingo anunciamos la  Buena Nueva, lo hacemos de 
una forma amorosa, siempre confiados en la presencia y acción de Dios. Vemos 
más las posibilidades para cambiar la historia y la forma de vivir de nuestras 
sociedades, que los lamentos estériles o la frustración impotente. 
 

Nuestra Predicación es alentadora de soluciones y de enorgullecidos esfuerzos por 
construir y crear un hombre nuevo y una sociedad fraterna, no predicamos el 
lamento. Vemos las consecuencias del daño que causan sectores de las 
sociedades lejanas a Dios, pero no señalamos a los generadores de ello sin amor, 
ni en una invitación a la confrontación y el revanchismo. 
 



164 

 

Los Predicadores del amor no vamos a pagar la alta factura que sería el sembrar 
desamor y odios (actitudes nada Evangélicas) en nuestros hermanos, en nuestra 
acción profética denunciamos la injusticia, pero seguiremos pidiendo a Dios que 
transforme los corazones de quienes la generan. Trabajar por la Justicia y la paz es 
una entrega total de nuestro ser solidario con el otro, es una forma de vivir y de 
percibir las realidades, pero también es una expresión de preocupación por el 
prójimo, de misericordia y esperanza. En los dominicos es una expresión propositiva 
de nuestra compasión Dominicana, siempre llena de misericordia. 
 

LA JUSTICIA EXIGENCIA QUE BROTA DEL EVANGELIO 
Desde el inicio definimos a Santo Domingo como un hombre de Evangelio, que 
había sabido asimilar la verdad y la voluntad de Dios a través de la contemplación 
en su constante oración y el estudio de la Palabra. Y no solo eso, que había 
aprendido a contemplar la realidad y como resultado de ello sabía ver en lo que no 
estaba bien una oportunidad para mejorar su Iglesia y su sociedad. 
 

Así que si queremos entender acciones y expresiones de Domingo y los Dominicos 
en la línea de compromiso social (construcción del Reino), lo que llamamos Justicia 
y Paz, es necesario buscar sus raíces en la vida y acciones de Jesús.  
 

Gustavo Gutiérrez, un Teólogo Dominico Peruano dice: ―Toda Espiritualidad está 
ligada a los grandes movimientos históricos de su época. Este lazo no significa de 
ningún modo una dependencia mecánica, pero seguir a Jesús es algo que cala 
hondo en el devenir de la humanidad. Tal es el caso de la espiritualidad mendicante 
que se halla estrechamente vinculada a los movimientos de los pobres como una 
reacción social y evangélica, frente a la riqueza y poder alcanzado por la Iglesia en 
esa época. Es así como se entiende la acción de San Francisco y Sto. Domingo‖. 
 

EL DOMINICO LEBRET Y LA POPULORUM PROGRESSIO 
En nuestra Iglesia durante el pontificado de Paulo VI, otro gran dominico Francés a 
quien podríamos leerle más, ya que fue muy prolífico en sus textos, impulsó 
proyectos para la defensa de los trabajadores marinos en los puertos de su país, 
fue el Padre Lebret. Pues bien, el es el principal colaborador en la elaboración de la 
Encíclica ―Populorum Progressio‖ o el Progreso de los Pueblos, de todas las muy 
interesantes encíclicas sociales, esta en lo particular, y no porque sea un dominico 
quien esta detrás de ella, es la que a mi juicio viene a darle un golpe de timón, un 
cambio importante a la presencia de la Iglesia en este tema. Por ello me referiré en 
varios momentos a ella, transcribiendo algunos párrafos. 
 

Comienza diciendo: 

―El desarrollo de los pueblos y muy especialmente el de aquellos que se 
esfuerzan por escapar del hambre, de la miseria, de las enfermedades 
endémicas, de la ignorancia; y que buscan una más amplia participación en 
los frutos de la civilización, y una valoración más activa de sus cualidades 
humanas; que se orientan con decisión hacia el pleno desarrollo, es observado 
por la Iglesia con atención‖.     
  



165 

 

Iniciando el Texto define las dimensiones de este documento al hablar de algo que 
en nuestra Iglesia se llama Reino de Dios, pero que equivocadamente algunos 
pensaban como algo a alcanzar solo al morir, ya en la eternidad. 
 

―Verse libres de la miseria, hallar con más seguridad la propia subsistencia, la 
salud, una ocupación estable; participar todavía más en las 
responsabilidades, fuera de toda opresión y al abrigo de situaciones que 
ofenden su dignidad de hombres; ser más instruidos; en una palabra, hacer, 
conocer y tener más para ser más: tal es la aspiración de los hombres de hoy, 
mientras que un gran número de ellos se ven condenados a vivir en 
condiciones, que hacen ilusorio este legítimo deseo. Por otra parte, los pueblos 
llegados recientemente a la independencia nacional sienten la necesidad de 
añadir a esta libertad política un crecimiento autónomo y digno, social no 
menos que económico, a fin de asegurar a sus ciudadanos su pleno desarrollo 
humano y ocupar el puesto que les corresponde en el concierto de las 
naciones‖ 
 

La transformación de las sociedades y de las estructuras no se dará, si no se busca 
transformar el corazón del hombre, son los hombres quienes le dan sentido, vida y 
forma a las estructuras, sin el hombre no existen. 
 

La compasión dominicana nos lleva de la mano a ese sentir-actuar, orientando el 
actuar personal hacia la comunidad, y el de la comunidad al bien común, no habrá 
transformación en las naciones, si el hombre no camina a una evolución de su 
conciencia social, visto esto como una entrega generosa, plena de amor a los 
demás. ¿Hasta donde?, hasta que cada uno se vea amorosamente interpelado por 
la Palabra, por la realidad social que vive y por el amor de ese Cristo vivo, que 
dentro de el hablará y lo conducirá a espacios cada vez mas comprometidos. 
  

Domingo enseña, que el amor compasivo es capaz de descubrir desde la pobreza 
Evangélica, como caminar hacia la libertad que da desprenderse de todo lo que 
esclaviza, como el poder y el tener. Y nos hace mas fácil acercarnos al sentir del 
otro y su necesidad, ese sentir se transforma en una forma de amarlo y entenderlo, 
y ese amor aunado al análisis de la realidad nos lleva a acciones de solución.  
 

Aunque todo puede iniciar con una simple decisión, trabajar en estos temas es un 
largo proceso que va involucrando poco a poco al hombre en un caminar gozoso, 
algo que le va comprometiendo y que reclama de irse llenando de amor por sus 
hermanos necesitados, para reencontrarse con ese Jesús dentro de ellos en su 
dolor y en la realidad de las injusticias que sufren. Con la certeza de que hay que 
construir sociedades mas justas, condiciones de igualdad en el acceso a las 
opciones para todos, en una palabra construir el Reino de Dios.  
 

Si Domingo aprende de Jesús su caminar, comencemos por decir que lo importante 
para Él en su predicación no era anunciarse a si mismo, ni anunciar una doctrina, ni 
siquiera a la Iglesia. Jesús habla del Reino de los cielos, El Reino de Dios que en su 



166 

 

persona se hace realidad. Juan el Bautista poco antes de bautizar a Jesús decía, 
―conviértanse porque ha llegado el Reino de los cielos‖ (Mt 3:1).  
 

REINO DE LOS CIELOS, EL REINO DE DIOS  
Jesús decía ―El Reino de los cielos se parece a…‖ La referencia al concepto Reino 
de Dios se encuentra 122 veces en el Nuevo Testamento, 90 de ellas en la boca de 
Jesús. Así que si queremos entender la parte central de la Misión de Jesús y en 
consecuencia de nuestra Misión como Iglesia, como el anuncio de la Buena Nueva, 
valdría la pena reflexionar mas en torno a ello, así como lo hizo Domingo. 
 

Históricamente ese concepto comienza en el peregrinar del Pueblo de Dios, víctima 
en varias ocasiones de reinados injustos que sometieron al Pueblo elegido, viviendo 
estados de esclavitud, cuando no fueron los Egipcios, serían los Babilonios, y al 
final los Romanos. Así que la promesa y la esperanza fue entendida como la 
llegada de un Rey salvador que implantaría un nuevo Reino, en donde la libertad, la 
justicia, el amor y la trascendencia (vida eterna) serán una realidad para todo su 
Pueblo. Lo que seria realmente una autentica liberación.  
 

En Jesús hay algo importante a aprender, la coherencia en las actitudes y hechos 
de vida con lo que predicaba. La autoridad de la palabra en la predicación de Jesús 
es para los Dominicos algo a tener muy presente. Sus actitudes son respuestas a 
las realidades, su pueblo vivía en medio de una sociedad desigual con lujos y 
miseria, Jesús opta por una vida austera y sencilla, había un desprecio al pobre y al 
pecador (a quien no cumplía la Ley), Jesús busca vivir con y en medio de los 
pobres, busca a los pecadores a quienes se acerca con amor, y promete un Reino 
de Justicia e igualdad, es un ser pleno de misericordia que no solo perdona y 
manda a perdonar, sino que en ello aparece como quien siempre nos brinda una 
nueva oportunidad. 
 

En esa sociedad, tener poder para dominar, enriquecerse y tener privilegios era la 
aspiración de muchos. Ser o estar cerca de los ricos y poderosos tenía su  
conveniencia, sin embargo Jesús determina su opción preferencial a los pobres, 
que no es el olvido o el menosprecio de quienes tienen, para quienes hay siempre 
una insistente y amorosa invitación a la conversión, pero si toma una clara posición 
para ver por los más necesitados.  
 

Y una forma de ver por esos millones de niños, mujeres y ancianos, es 
construyendo estructuras sociales que eliminen lo que día a día y hora a hora 
producen pobreza e injusticia en todos los sentidos. El Reino y su construcción 
tienen como centro dar a los que no tienen: formación, salud, capacitación para 
trabajar, vida digna. Todo ello es un acto de justicia. Pero no es dar desde el poder, 
ni desde el tener. Es dar y vivir desde y en medio de los pobres, actitud fundamental 
de coherencia en Jesús. 
 

La aristocracia Religiosa que encontró Jesús, marcaba sus diferencias y exigía el 
respeto a su investidura, reclamaba obediencia sin la menor replica, marcando 
distancias y privilegios, Jesús invita a vivir con sencillez y a servir sin concesiones y 
renuncia a la tentación del poder. Servir con humildad es lavar y besar los pies a 



167 

 

sus discípulos. Cuando le quieren hacer rey huye al monte. Siempre pide discreción 
para sus grandes actos de amor, milagros. El mundo Judío en tiempos de Jesús 
privilegiaba una sociedad dividida en clases, quien mas tiene mas puede, la 
propuesta de Jesús en su Iglesia es expresada en Hch 2:42, como una comunidad 
de igualdad en donde todos compartían. 
 

Regresando a nuestra Encíclica, nos sitúa nuevamente en el hoy y dice:  

―…la dura realidad de la economía moderna. Dejada a sí misma, su 
mecanismo conduce al mundo hacia una agravación y no a una atenuación, 
en la disparidad de los niveles de vida: los pueblos ricos gozan de un rápido 
crecimiento, mientras que los pobres se desarrollan lentamente. El 
desequilibrio crece: unos producen con exceso géneros alimenticios que faltan 
cruelmente a otros, y estos últimos ven que sus exportaciones se hacen 
inciertas‖.  
 

En el relato de Lucas (Lc 4: 18-21) encontramos que Jesús al iniciar su ministerio 
toma un Texto de Isaías y lee ―El Espíritu del Señor esta sobre mí, el me ha ungido 
para traer Buena Nueva a los pobres, para anunciar a los cautivos su libertad, y a 
los ciegos que pronto van a ver. A despedir libres a los Oprimidos y a proclamar el 
año de gracia del Señor‖, -Y Jesús añade al terminar- ―Hoy se cumplen estas 
profecías que acaban de escuchar‖. 
 

JESUS OPTA POR LOS POBRES,  ¿NOSOTROS TAMBIEN? 
Es interesante descubrir que la misión de Jesús se desarrolla preferentemente en 
medio de los que mas necesitan, en sus palabras encontramos la preocupación por 
los que tienen hambre, carecen de alimento, por los enfermos, carecen de salud, y 
los que no conocen la Buena Nueva carecen de la verdad.  
 

No hace falta ser muy inteligentes para entender que lo que tienen en común estas 
y otras carencias, es una falta de amor, el abuso de quienes tienen y que para 
seguir teniendo les es necesario que otros no tengan, son actitudes, leyes y 
sociedades injustas, que hacen al pobre cada día mas pobre.  
 

ESTO NO SIGNIFICA OLVIDAR A LOS QUE TIENEN 
Subrayamos que Jesús no es excluyente, Dios es Padre de todos, ricos y pobres, 
creyentes y no creyentes. Pero entendamos con claridad que la opción por los 
pobres surge desde el grito y lamento de la urgencia. Esto reclama puntualizar una 
prioridad. El Dios del amor, el Dios de la vida, el Dios de la libertad no puede dejar a 
un lado tan dramática realidad. No señalarlo es omisión. 
 

Esto es asunto de muchos años, de muchos siglos, de muchas sociedades, la 
injusticia es generadora de dolor y muerte,  no tiene nada que ver con el ―Y vio Dios 
que era Bueno‖ de la creación,  ni tampoco se parece en nada al ―He venido a que 
tengan vida y vida en abundancia‖  Lo que millones de hombres mujeres y niños 
viven, no se le puede llamar vida, mucho menos abundancia. 
 



168 

 

Así que la tarea de la Justicia y la paz cobra dimensiones distintas a la de una sola 
actitud compasiva. Se trata de construir un mundo mejor, se trata de participar en la 
formación de las estructuras sociales y económicas. Se trata de llamar la atención 
de aquellos quienes han recibido la confianza de las sociedades democráticas para 
hacer leyes justas y también equitativas. 
 

JUSTICIA Y PAZ 
En ese sentido en la Orden de Santo Domingo habrá que integrar muchas actitudes 
y acciones que llamaremos por decirles de algún modo, Acciones de Justicia y Paz. 
Todas en su centro están llenas de la compasión dominicana, todas están 
matizadas por los ejemplos de cualquier cantidad de Dominicos, frailes, monjas, 
religiosas y laicos que la historia han empeñado su compromiso en esta línea. 
 

Liberar al hombre no solo alcanza el campo espiritual, no es la sola liberación de su 
alma, es realmente la liberación de todo su ser ―integral‖. Pero cabe también el 
siguiente comentario: No se trata de solo liberar necesidades materiales, también es 
importante su Espíritu, que el hombre de todos los tiempos y de todas las latitudes, 
conozca el mensaje de Jesús y que encuentre una comunidad para hacerlo vida. 
Esto es claro en la Encíclica, que lo redimensiona a un desarrollo integral y no solo 
al aspecto económico, pero también declara que la solución rebasa las buenas 
voluntades personales, reclama la acción de las naciones. 
  

―El desarrollo no se reduce al simple crecimiento económico. Para ser 
auténtico debe ser integral, es decir, promover a todos los hombres y a todo el 
hombre. Con gran exactitud ha subrayado un eminente experto: «Nosotros 
no aceptamos la separación de la economía de lo humano, el desarrollo de 
las civilizaciones en que está inscrito. Lo que cuenta para nosotros es el 
hombre, cada hombre, cada agrupación de hombres, hasta la humanidad 
entera‖  
 

Esto nos indica que la realidad injusta de las naciones, no se da por si sola, hay 
elementos visibles que la provocan todos los días, acciones muy concretas que 
construyen o destruyen. Y que son manifestaciones de actos de amor o desamor 
(pecado). Situaciones ausentes de fraternidad, generadoras de dolor, de rupturas, 
de resentimientos. La injusticia es un elemento catalizador de las grandes tragedias. 
  

Desde la Fe vemos a un Dios creador del genero humano y todo lo que existe, por 
lo que la creación es para todos, así que tanto su alimento, agua y energía, debiera 
estar al alcance. ―el sol sale para todos‖ dice el refrán. ¿Que falta? ¿Que ha 
pasado?. El alejamiento de la vida de su proyecto original del Evangelio, ha traído 
muchos problemas y un rompimiento con lo que estaba planeado. 
 

La carta encíclica lo expresa así: 

―Llenad la tierra, y sometedla (Gen 1, 28). La Biblia, desde sus primeras 
páginas, nos enseña que la creación entera es para el hombre, quien tiene 
que aplicar su esfuerzo inteligente para valorizarla y mediante su trabajo, 
perfeccionarla, por decirlo así, poniéndola a su servicio. Si la tierra está hecha 



169 

 

para procurar a cada uno los medios de subsistencia y los instrumentos de su 
progreso, todo hombre tiene el derecho de encontrar en ella lo que necesita. 
El reciente Concilio lo ha recordado: «Dios ha destinado la tierra y todo lo que 
en ella se contiene, para uso de todos los hombres y de todos los pueblos, de 
modo que los bienes creados deben llegar a todos en forma justa, según la 
regla de la justicia, inseparable de la caridad» Todos los demás derechos, sean 
los que sean, comprendidos en ellos, los de propiedad y comercio libre, a ello 
están subordinados: no deben estorbar, antes al contrario, facilitar su 
realización, y es un deber social grave y urgente hacerlo volver a su finalidad 
primaria.‖ 
 

Con los años se ha creado un abismo entre los que tienen y los que por alguna 
razón carecen de lo elemental. Ese alejamiento tiene sus consecuencias, mantener 
un orden contrario a la creación con desigualdades de ese tamaño, es imposible sin 
la creación de estructuras injustas que sostengan lo insostenible, para preservar 
para unos cuantos lo que en principio y por justicia les pertenece a todos.  
 

La violencia genera mas violencia, y cuando hablamos de violencia no solo es en el 
tenor de una violencia física, tener a una sociedad sin alimento, sin donde vivir, sin 
con que atender su salud, sin acceso al desarrollo es la expresión de una de las 
violencias mas virulentas. Helder Cámara nos habla en uno de sus libros de la 
espiral de la violencia y pregunta cual es la primera violencia, ¿la de la injusticia o la 
del reclamo? La mentira llega hasta a engañarnos a nosotros mismos, la generación 
de leyes injustas es una trampa en la que nos enfilamos sociedades enteras, en 
donde el dolor y la pobreza rodea nuestros espacios, ¿Que hay que hacer para no 
caer en las tragedias que hoy ya invaden a millones de hombres, mujeres y niños? 
 

El primer daño no es a quien se le afecta, sino también incluso a quien produce el 
daño. Los efectos trascienden a la sociedad, generamos una red social insana. No 
podemos dejar de ver que el impacto brutal es principalmente en los más 
indefensos, los más pequeños, ―los consentidos de Dios‖. La negación de 
oportunidades, el retraso en su desarrollo, las angustias y tragedias de desequilibrio 
personal, familiar y social, siempre se da con mayor intensidad en esos estratos.  
 

Estas situaciones son un insulto a nuestra inteligencia. ¿Como explicarnos, lo que 
millones de hombres, mujeres o niños padecen hoy en día en amplias regiones del 
planeta? Y ¿Como entender que no seamos capaces de sentir en nuestro corazón y 
en nuestra razón tanta marginación y falta de amor? Esos hombres sin voz en la 
sociedad claman desde sus adentros y reclaman justicia a su Padre. Porque es lo 
único que tienen, nosotros como hermanos y como sociedad, pareciera que con la 
indiferencia les hemos dado la espalda.  
 

Algo del porque, se encuentra en el mismo Génesis, que a su vez es pregunta para 
cada uno de nosotros, Dios le pregunta a Caín ¿Caín que has hecho de tu 
hermano?...y la respuesta de Caín es: ¿Qué acaso soy yo, el guardián de él? 
Parece que esa respuesta se sigue repitiendo hoy en muchos de nosotros. 
 



170 

 

Por ello para Domingo, como hombre de Evangelio, el compromiso con el hermano 
y la Justicia es una verdad clara y no negociable. Esto mismo es válido para 
muchos brillantes Dominicos en la historia de la humanidad. La intervención de los 
Dominicos se da de varias formas y en diferentes tribunas, a nivel mundial y en toda 
la historia. Vamos a tomar como ejemplo un hecho cercano a nosotros, no solo 
porque fue en nuestro país, sino porque es ejemplo de coherencia con el Evangelio. 
 

UN POCO DE HISTORIA, LOS DOMINICOS EN AMERICA 
Hablar de la vida de nuestros hermanos naturales de la Nueva España en la 
conquista es un buen ejemplo. Cuando decimos conquista, significa que un pueblo 
mas poderoso somete a otro y así fue, de forma brutal y sin ninguna compasión, se 
trataba de apoderarse de lo de otros, vencer y si para esto era necesario destruir, 
había que hacerlo, después habría que justificar de alguna forma lo hecho. 
 

Para los conquistadores, los nativos del lugar fueron definidos como ―monos 
superiores‖, no aceptados como hombres, por ello eran tratados de forma 
inhumana, jornadas en las minas interminables, para los conquistadores estos 
―seres‖ no tenían alma y no merecían ningún derecho. 
 

Ante esto algunos frailes de la comunidad de Dominicos en América se indignan, 
pero no se quedan en la sola indignación, se organizan y simultáneamente trabajan 
algunos directamente con la gente en la Nueva España como el dominico Fray  
Bartolomé de las Casas en Chiapas, otros arriesgan hasta la vida con declaraciones 
y denuncias, como es el caso del Dominico Fray Antón de Montesinos quien 
airadamente reta a los conquistadores en defensa de los ―indios‖. Otros más lo 
hacen a nivel ideológico y teórico como es el caso de como Fray Francisco de 
Vitoria (quien después será considerado como padre del Derecho Internacional), 
otros dominicos mas estructuran estudios teológicos para justificar y fundamentar la 
tesis, de que esos hombres si tenían derechos como todos. Otros más organizan 
los medios para proveerles medicinas, alimento, educación etc. Pero todos actúan 
con amor y compasión. 
 

La suma de todos esos esfuerzos en los que participaron, concluyeron con el éxito y 
el cambio a favor de los naturales de América. Con la Bula del Papa Paulo III, que 
aclara la humanidad y la definición de ser igualmente hijos de Dios a los 
encontrados en estas lejanas tierras. 
 

COMO ENTENDER LAS TAREAS DE JUSTICIA Y PAZ HOY  
Este relato forma ya parte de la historia, es un ejemplo de lo que son las tareas de 
Justicia y Paz, si analizamos el texto veremos acciones que proveen asistencia 
inmediata con alimentos y medicinas, hay acciones que buscan denunciar y que 
todos conozcan lo que esta sucediendo, hay tareas que buscan de forma legal y 
política una presión para evidenciar un estado injusto, hay acciones de defensa en 
donde solidariamente se hacen voz de los que no tienen voz, hay también un 
trabajo hacia adentro de la Iglesia haciendo una reflexión teológica del hecho. 
Podemos además ver que hay decisión y valor, ya que hacer todo eso tendría 
consecuencias, resolver y denunciar injusticias es un atentado contra quienes se 
ven favorecidos con ellas. La denuncia de Jesús le llevó a sufrir las consecuencias.  



171 

 

Todas ellas son acciones de Justicia y Paz. ¿Consideras que hay hoy en día algo 
que denunciar? ¿Algo que atender?, ¿algo que defender? ¿Algo que hacer saber a 
los demás? Son muchas las acciones que urgen, comencemos por donde creamos 
es nuestra primera opción, pero empecemos no solo compadeciéndonos, ni siquiera 
planeándolo, es necesario actuar.  
 

Crear gobiernos democráticos no sirve de nada sino participamos con nuestra voz y 
nuestro voto. Lamentar las desgracias de los demás no sirve de nada sino hacemos 
algo concreto por ellos. Pero todas las acciones de Justicia y Paz tienen un sentido 
de fondo y no solo de forma ―Justicia y paz no es una colección de acciones 
extraordinarias, sino un forma de la vida dominicana, cuando da su lugar a los más 
pobres de la sociedad‖  
 

EL BIEN COMUN 
Este concepto causa comezón a algunos, no precisamente cuando se enuncia, 
porque hasta suena bonito, pero si, cuando hay que hacerlo realidad. 
 

Nuestra encíclica pone el dedo en la llaga y no es algo fácil de digerir: 

―Si alguno tiene bienes de este mundo, y viendo a su hermano en necesidad le 
cierra sus entrañas, ¿cómo es posible que resida en él el amor de Dios?» (1 Jn 3, 
17). Sabido es con qué firmeza los Padres de la Iglesia han precisado cuál 
debe ser la actitud de los que poseen, con respecto a los que se encuentran en 
necesidad: «No es parte de tus bienes —así dice San Ambrosio— lo que tú das 
al pobre; lo que le das le pertenece. Porque lo que ha sido dado para el uso 
de todos, tú te lo apropias. La tierra ha sido dada para todo el mundo y no 
solamente para los ricos‖ 
 

CUANDO EL PREDICADOR SE HACE PROFETA 
La historia de la salvación esta llena de profetas, solo basta tomar la Biblia y 
encontraremos cualquier cantidad de ellos, ¿Cuántos mas profetas desconocidos 
habrá? Un Profeta no es un modelo de santidad, ni se llega a ello por méritos 
acumulados en la vida, es solo alguien que ha tomado en serio la palabra de Dios y 
deja que ese Dios hable y denuncie a través de él. Los profetas son predicadores 
despertadores de conciencias que el canto de la sociedad y sus sueños de opio han 
dormido. Un signo de la Orden de Santo Domingo es que nuestra predicación busca 
ser profética, no porque mágicamente adivine el futuro, pero si porque 
contemplamos la realidad y al contemplar el Evangelio confrontamos ambos y nos 
son claras las consecuencias de esa realidad. 
 

DOMINGO COMIENZA CON ACTITUDES 
En una sociedad clasista, en donde los títulos de nobleza o de jerarquía eclesial 
eran importantes, renuncia a ser sub-prior de Osma, el desea ser solo el hermano 
Domingo (fray Domingo). Mas tarde rehusó al menos dos veces a ser Obispo. 
En su primera incursión en Europa es acompañado por representantes del clero, el 
texto habla de carruajes, caballos, imponentes caravanas con hombres de Iglesia y 
atuendos propios de su vestir. Domingo decide decirles que es necesario para que 



172 

 

les crean, llegar con sencillez y pobreza. La reflexión para nosotros será ¿Cuántos 
caballos y carruajes debemos saber dejar hoy en día si queremos hacer eficiente y 
efectiva nuestra misión? La actitud revolucionaria de Domingo es generar una 
Orden que como el, ante la Iglesia Rica y poderosa, se presentan humildemente 
pobres, violentando con ello las conciencias de lo establecido e instalado. Jesús 
vivió con sencillez y pobreza. 
 

En Jesús, cuando envía a sus apóstoles a Predicar dice: ―Vayan proclamando que 
el Reino de los cielos está cerca. Curen enfermos, resuciten muertos, purifiquen 
leprosos. Den gratuitamente lo que recibieron gratuitamente. No traten de llevar ni 
oro, ni plata, ni calderilla en su faja, ni alforja para el camino, ni dos túnicas ni 
sandalias, ni bastón, porque el obrero merece su sustento‖ (Mt 10:7-10) 
 

LA JUSTICIA SE DESCUBRE COMO LA VOLUNTAD DE DIOS 
Seguir a Jesús va más allá de un buen comportamiento, exige un compromiso 
solidario con las necesidades de las sociedades, somos co-responsables de la 
justicia entre los hombres, por ello las últimas encíclicas subrayan hablan de ello. 
Jesús es concreto: ¿Cuál será el criterio para ver quienes son llamados a vivir en 
plenitud la presencia de Dios en la eternidad? Y la respuesta es clara: ―Porque tuve 
hambre y me diste de comer, porque tuve sed y me diste de beber, porque estuve 
enfermo y me visitaste, en la cárcel y estuviste conmigo‖. En ningún momento se 
habla del cumplimiento de asistencia a celebraciones y cultos, o de pertenecer a 
alguna instancia religiosa. Es el criterio del amor al hermano lo fundamental. 
 

Domingo de Guzmán caminó por este largo camino del descubrimiento de la 
voluntad de Dios en este tema, vende sus libros para crear una limosna que sacie el 
hambre en Palencia, se entrega como rehén para liberar a un hombre, evidencia y 
da solución a una Iglesia que estaba instalada detrás de las murallas y que hacia su 
tarea llena de lujo y grandes carruajes, creando una alternativa que vivía el 
Evangelio desde la pobreza. Entendió la Pobreza espiritual, la falta de formación 
religiosa de las mayorías y la injusticia de que muchos no pudieran conocer a Dios y 
su Buena Nueva, y crea un movimiento que busca la verdad, la proclama, la explica 
y la lleva a los demás a través de la predicación.  
 

Desde el mismo Jesús: en sus parábolas, en sus oraciones, en su familiar hablar 
con el hombre, es común escucharle las palabras justicia, pobres, etc., y una serie 
de ideas, que nos llevan a descubrir que Jesús no solo no ignora a quienes sufren 
injustamente en la sociedad. Sino que Jesús se declara, ya no solo de su parte, sino 
que se coloca dentro de ellos. 
 

―Señor, ¿cuándo te vimos hambriento, sediento, desnudo o forastero, enfermo 
o encarcelado, y no te ayudamos? … En verdad les digo que siempre que no 
lo hicieron con alguno de estos los mas pequeños, que son mis hermanos, 
conmigo no lo hicieron‖. (Mt 25: 44-45) 
Lo anterior podríamos haberlo relacionado también como una invitación a la 
caridad, podríamos haberlo colocado en el tema de la compasión. ¿Porque 
entonces lo relacionamos con el tema de la justicia? Lo hacemos, porque Jesús 



173 

 

veía y sabía que esto no solo es un problema de falta de caridad y ayuda. Es un 

problema de INJUSTICIA. 
 

EL PROBLEMA DE INJUSTICIA  
ES UN PROBLEMA MAS PROFUNDO 
Hoy no hace falta saber mucho, para darnos cuenta que sí hay gente con hambre, 
desnudos, sin techo, sin oportunidades reales, etc. Cuando Dios creó el alimento y 
todo lo que en el mundo puede dar para todos sus hijos, ―TODOS‖, sin importar de 
que color, raza, país, etc., sea. Es porque algunos han negado de alguna manera el 
acceso a ello. Nuestra reflexión nos puede descubrir que en todo esto hay una falta 
de amor a los demás, y que adicionalmente a la intención de abuso directo por 
algunos en hechos concretos, hay una complicidad de quienes  no nos importa lo 
que a otros les suceda.  
 

Es como una falta de conciencia y compasión, es ausencia del bien y por ello una 
real actitud de pecado. Porque Dios creó todo para todos y vino para que todos 
tengan ―vida en abundancia‖, y eso que viven no es vida. Y hoy es el día en que 
todavía muchos se sienten superiores a los indígenas, a los campesinos, a los que 
no se pudieron preparar. El tema se convierte en un problema de justicia, cuando 
los que se apropian de más, injustamente lo acaparan, lo controlan y lo niegan a 
quienes también les estaba destinado por Dios, causándoles dolor y carencia. 
 

Pero nuestra encíclica da un paso más  HAY UN SENTIDO DE URGENCIA    
―Juan XXIII ha recordado la urgencia de restituir al trabajador su dignidad, 
haciéndole participar realmente de la labor común: «se debe tender a que la 
empresa se convierta en una comunidad de personas en las relaciones, en las 
funciones y en la situación de todo el personal‖  
 

Ya son demasiados años con estas situaciones, el problema desafortunadamente 
no es estático, crece y se agudizan los efectos de su daño.  El texto dice: 
 

―Hay que darse prisa. Muchos hombres sufren y aumenta la distancia que 
separa el progreso de los unos, del estancamiento y retroceso de los otros. Sin 
embargo, es necesario que la labor que hay que realizar progrese con 
armonía, so pena de ver roto el equilibrio que es indispensable. Una reforma 
agraria improvisada puede frustrar su finalidad. Una industrialización brusca 
puede dislocar las estructuras, que todavía son necesarias, y engendrar 
miserias sociales, que serían un retroceso para la humanidad‖ 
 

LA JUSTICIA COMO CARACTERISTICA DE LA VIDA DE DIOS EN EL 
HOMBRE, EN LA IGLESIA SE HACE DOCTRINA. 
Cuando la Iglesia descubre que hay que construir el Reino de Dios aquí, en la vida 
diaria del hombre y en la sociedad, es imposible entender las relaciones entre los 
hombres sin el criterio de la justicia. Por ello el Pueblo de Dios (Iglesia) se pronuncia 
y habla desde ya hace varias décadas, de una serie de conceptos importantes que 
hoy llamamos “DOCTRINA SOCIAL DE LA IGLESIA”. 



174 

 

A lo largo de la historia de la Iglesia vamos descubriendo el mensaje de Jesús con 
más claridad, y a través de muchos escritos se van afinando los conceptos para 
responder a las situaciones de cada época. Siempre fundamentados en la palabra 
de Jesús, descubriendo así su voluntad sobre las relaciones entre los hombres y 
entre las sociedades.  
 

Nuestra Iglesia hace más claros estos conceptos a través de pronunciamientos y de 
escritos, hay algunas cartas que conocemos con el nombre de encíclicas sobre 
diversos temas. Y algunas de ellas plasman el contenido fundamental de la 
―Doctrina Social de la Iglesia‖. Es decir la posición y el criterio que la Iglesia 
proclama como la voluntad de Dios con respecto a la justicia e igualdad entre los 
hombres y entre los países y sociedades. De ahí que hay que estar atentos a dichas 
recomendaciones, que nos orientarán para poder seguir a Jesús con más fidelidad, 
es la voz de nuestra Iglesia quien nos recuerda y orienta, aun en estos difíciles e 
incómodos temas. No podemos cerrar nuestros ojos a las realidades, ni tampoco 
caer en la frustración de nuestra imposibilidad ante la magnitud del reto. 
 

Nuevamente nuestra Oración ira por delante, pidiendo a Dios nos oriente en este 
camino, Oración que pida perdón por todos los que en mayor o menor forma 
participamos en la creación de la ―injusticia‖. Y nuestra petición a Dios por aquellos, 
que por no conocer a Dios no están conscientes del daño que están creando, 
nuestra posición es de estar en contra del pecado y no del pecador, pero también 
pidiendo por nuestros actos de cada día, porque por pequeños que sean, deberán 
estar no solo ―orientados hacía‖, sino también llenos de un contenido de justicia. 
 

La gran ―injusticia‖ se construye con la suma de las ―pequeñas injusticias‖ de cada 
día, la injusticia en muchos lugares se ha hecho ―una forma de vivir‖, a veces en 
nosotros se encarna en diversas expresiones cotidianas y dicha injusticia se 
sostiene apoyada en el ―silencio y la indiferencia‖ de muchos que al verla callamos 
todos los días. 
 

LA SOLUCION COMPETE A TODOS 
―La sola iniciativa individual y el simple juego de la competencia no serían 
suficientes para asegurar el éxito del desarrollo. No hay que arriesgarse a 
aumentar todavía más las riquezas de los ricos y la potencia de los fuertes, 
confirmando así la miseria de los pobres y añadiéndola a la servidumbre de 
los oprimidos. Los programas son necesarios para «animar, estimular, 
coordinar, suplir e integrar» la acción de los individuos y de los cuerpos 
intermedios. Toca a los poderes públicos escoger y ver el modo de imponer los 
objetivos que proponerse, las metas que hay que fijar, los medios para llegar 
a ella, estimulando al mismo tiempo todas las fuerzas, agrupadas en esta 
acción común. Pero ellas han de tener cuidado de asociar a esta empresa las 
iniciativas privadas y los cuerpos intermedios. Evitarán así el riesgo de una 
colectivización integral o de una planificación arbitraria que, al negar la 
libertad, excluiría el ejercicio de los derechos fundamentales de la persona 
humana‖ 



175 

 

Las Encíclicas Sociales de la Iglesia 
¿Dónde se encuentra la Doctrina Social de la Iglesia? Aunque está íntimamente a la 
Tradición de la Iglesia, la Biblia y a los textos de los llamados Padres de la Iglesia, 
existen documentos oficiales e importantes, como lo son los Documentos del 
Concilio Vaticano II. Y a nivel de nuestra America encontraremos importantes 
reflexiones sobre este tema en todas las reuniones del CELAM (Consejo Espiscopal 
Latino Americano), desde Río de Janeiro 1955, hasta en Aparecida (Brasil) 2007.  
 

Pero de forma particular existen también las encíclicas y las Cartas Apostólicas de 
los Papas, que aunque abordan muchos y variados temas, por su importancia han 
dedicado varias de ellas a explicar la posición de nuestra Iglesia ante el tema social. 
Son documentos que intentan con su reflexión provocar una actitud distinta ante la 
realidad social que nos rodea. Con ellos la Iglesia manifiesta y orienta su 
preocupación por los problemas de la sociedad. Desafortunadamente quienes han 
tenido el poder económico y político, generalmente han hecho caso omiso a esos 
textos. Pero la Iglesia seguirá proféticamente señalando y amorosamente invitando 
al cambio en estos temas sociales, pues no puede ser ajena a ellos. Las encíclicas 
sociales y Cartas apostólicas son: 
 

“Rerum Novarum 15 de mayo de 1891 el Papa León XIII   
Tras la revolución industrial todas las riquezas se acumularon en manos de unos 
pocos y éstos maltrataron al proletariado imponiéndoles jornadas laborales de 14 
horas en condiciones inhumanas. Los obreros tenían derecho a crear sus sindicatos 
y a que el Estado interviniera a favor de ellos. Rerum Novarum (1891) presenta la 
doctrina social sobre el trabajo y sobre el principio de colaboración, contrapuesto a 
la lucha de clases. 
 

“Quadragessimo anno”15 de mayo 1931   Papa Pío XI  
"En efecto, cuando la lucha de clases se abstiene de los actos de violencia y del 
odio recíproco, se transforma poco a poco en una discusión honesta, fundada en la 
búsqueda de la justicia". Quadragésimo anno (1931) habla sobre la reconstrucción 
del orden social. Propone reformar, además de lo que afecta a la clase obrera, el 
orden social 
 

“Mater et Magistra 15‖ de mayo 1961  Juan XXIII   
El desarrollo económico en el orden internacional. Los problemas sociales de más 
de un siglo todavía persistían y después de setenta años se requería más precisión 
en las enseñanzas de León XIII. ¿Hasta dónde a de darse la intervención de Estado 
en la Economía?, ¿El deseo de participar responsablemente en la vida económica y 
social por parte de los trabajadores es legitimo? Mater et Magistra también tenía 
que abordar la cuestión de la explosión demográfica,  pues se necesitaba la voz 
defensora que resguardara la dignidad de la persona. Mater et Magistra es sobre el 
Cristianismo y el progreso social. Denuncia las desigualdades entre los pueblos y 
entre las clases sociales 
 
 
 
 
 



176 

 

"Pacem in Terris" 11 de abril de 1963 Juan XXIII  
Es una llamada a la colaboración para construir una paz justa. ―La paz en la tierra, 
profunda aspiración de los hombres en todo tiempo, no se puede establecer ni 
asegurar si no se guarda íntegramente el orden establecido por Dios‖.  
 
“Populorum Progressio” (Desarrollo de los pueblos) 
26 de marzo 1967 Pablo VI publicó la Encíclica  
En ella se trató el desarrollo así como del subdesarrollo de los pueblos, y afirma que 
―los conflictos sociales se han ampliado hasta alcanzar dimensiones exactamente 
mundiales‖ y que ―se dirige a todos los hombres para una acción concreta en pro 
del desarrollo integral del hombre y del desarrollo solidario de la humanidad‖. 
 
“Laborem exercens” 14 de septiembre 1981 Juan Pablo II 
Encíclica muy fuerte, donde defendía los derechos humanos. Se avoca al trabajo en 
todas sus dimensiones, desarrollo personal, repercusión familiar, importancia de 
sindicatos. Trabajo-dignidad de la persona. Conflicto entre trabajo y capital. Error de 
considerarlo únicamente como finalidad económica. En ella dice ―El cristiano que 
esta en actitud de escucha de la Palabra de Dios vivo, uniendo el trabajo a la 
oración, sepa que puesto ocupa su trabajo no solo en el progreso terreno, sino 
también en el desarrollo del Reino de Dios‖  
 
“Sollicitudo rei socialis” 30 de septiembre de 1987. Juan Pablo II  
―Sollicitudo rei socialis‖, ―Solicitud de la cosa social‖ sobre la preocupación social de 
la Iglesia. Todo desarrollo debe tener en cuenta la dignidad de la persona, esta 
encíclica ―nos envía al mundo entero para dar testimonio, con la fe y con las obras 
del amor de Dios, preparando la venida de su Reino y anticipándolo en las sombras 
del tiempo presente‖. Nosotros como cristianos debemos hacernos conscientes de 
lo que hacemos en el mundo a favor de la paz y el desarrollo. Destaca la 
importancia de la doctrina contenida en la Populorum Progressio pero declara que 
las esperanzas de que Pablo VI de las que se hizo portador aparecen en la 
actualidad muy lejos de la realidad. La presente situación del mundo, bajo el 
aspecto del desarrollo, es más bien negativa  y se ha agravado notablemente.  
 

“Centesimus annus” Juan Pablo II Mayo 1 1991  
Se escribió la Encíclica, para conmemorar los primeros cien años de la ―Rerum 
Novarum‖. ―Esta Encíclica de hoy ha querido mirar al pasado, pero sobre todo está 
orientada al futuro. Al igual que la Rerum Novarum, se sitúa casi en los umbrales 
del nuevo siglo y, con la ayuda divina, se propone preparar su llegada‖.  
 

Caritas in Veritate (La caridad en la verdad) 29 de junio del 2009, Benedicto XVI 
Aborda con realismo y esperanza los problemas de la crisis financiera, por falta de 
instituciones capaces de reformar la ineficacia burocrática que alarga el 
subdesarrollo de muchos pueblos. Propone profundizar en aspectos de desarrollo 
integral. De desarrollo sostenible ante las pobrezas y desigualdades el la actual 
crisis económica global. En la segunda parte recorre las amenazas que se ciernen 
sobre la humanidad. Subraya la falta de consideración de la dignidad de la persona. 
 



177 

 

JUSTICIA Y PAZ EN LA ORDEN DE PREDICADORES 
Aunque la esencia tiene sus raíces en nuestra Espiritualidad y vienen desde 
nuestros inicios, es un hecho que hay una historia de cómo se fue estructurando 
esta parte de la acción dominicana en el mundo. Así que brevemente relataremos 
algunos puntos que sobresalen en este proceso de maduración de la vida 
dominicana en las tareas de justicia y Paz. 
 

En el Capitulo de Quezon City (1977), dice ―Vivimos en un mundo en donde muchos 
hombres son victimas de injusticias no inevitables, sino inherentes a ciertas 
estructuras sociales fundamentadas sobre la búsqueda de intereses egoístas y en 
una  voluntad de poder‖ ―La sensibilidad ante la injusticia es un sentimiento 
creciente en el mundo actual. Es obvio que lo compartimos enteramente. La 
credibilidad de la Iglesia, esta ligada por su actitud, frente a la injusticia establecida‖ 
―La justicia es un elemento constitutivo de la Predicación del Evangelio‖. 
 

En Walberberg (1980) dice: ―La Buena Nueva de Jesucristo no puede proclamarse 
al mundo de hoy, si al mismo tiempo no se proclama la dignidad inalienable de todo 
hombre, llamado a la Gracia de ser  hijo de Dios‖. ―invitamos a promover el estudio 
de la justicia social en el campo de la teología y la espiritualidad, comunicar y 
divulgar sobre injusticias graves‖ Quezon City y Walberberg, proponen la justicia 
social como una prioridad de su ministerio 
 

En el Capitulo de Roma (1983): ―Este Capitulo insiste en las mismas orientaciones 
al proponer que nuestra Orden asuma y lleve a la practica las opciones siguientes: 
1) opción por los pobres 2) opción por la justicia 3) opción por la Paz. 
 

En el Capitulo de Ávila (1986) se ordena que en cada Provincia y Vicariatos, exista 
un promotor de Justicia y Paz, y en Oakland (1992) se pide que adicionalmente al 
promotor, se cree una comisión de Justicia y Paz. México (1992) habla del mundo 
indígena y del trabajo de México en Chiapas y Oaxaca, experiencia de Justicia y 
Paz, es invitado Don Samuel Ruiz a exponer su experiencia. 
 

PARA TERMINAR REFLEXIONEMOS: 
―En muchos de vosotros descubro el rostro de Cristo sufriente, rostros de niños 
sufrientes por la pobreza material, niños abandonados sin escuela, sin 
ambiente familiar sano, rostros de jóvenes desorientados por no encontrar su 
lugar en la sociedad, frustrados por falta de obreros frecuentemente mal 
retribuidos y con dificultades para organizarse y defender sus derechos; rostros 
de sub-empleados y desempleados, despedidos por las duras exigencias de 
crisis económicas; rostros de madres y padres de familia angustiados por no 
tener medios para sustentar y educar a sus hijos, rostros de marginados y 
hacinados urbanos, golpeados no solo por la carencia de bienes materiales, 
sino también por la degradación del medio ambiente; rostros de ancianos 
desamparados y olvidados‖. 
         Juan Pablo II 
        Chalco México 7 Mayo, 1990 



178 

 

Ego vox clamantis in deserto…  Soy la voz que clama en el desierto. 
 

Fue en septiembre de 1510 cuando los primeros dominicos llegaron a la Hispaniola, 
nombre dado a la isla del Caribe, actualmente República Dominicana y  Haití. 
 

Ante el evidente sometimiento y la opresión de los indios, la comunidad de Dominicos se 
dedicó a estudiar el problema, hasta que decidieron denunciarlo públicamente. No podían 
callar, pues “a ello se sentían obligados por la profesión religiosa que habían hecho”. 
Prepararon la denuncia en forma de sermón al que dedicaron largas deliberaciones con la 
participación de todos los miembros de la comunidad. Redactado el texto y habiéndolo  
firmado cada uno de ellos, fr. Pedro de Córdoba, que era el Vicario, encargó a fr. Antonio 
de Montesinos que lo predicase en la misa mayor del cuarto domingo de adviento.  Era el 
21 de diciembre de 1511 y había transcurrido poco más de un año de su llegada a la isla. 
 

―Llegado el domingo y la hora de predicar, subió en el púlpito el susodicho Padre Fray 
Antón de Montesino, y tomó por tema y fundamento de su sermón, que ya llevaba escrito 
y firmado de los demás: Ego vox clamantis in deserto. Soy la voz que clama en el desierto 

 

Hecha su introducción y dicho algo de lo que tocaba a la materia del tiempo del 
Adviento, comenzó a encarecer la esterilidad del desierto de las conciencias de los 

españoles de esta isla y la ceguedad en que vivían; con cuánto peligro andaban de su 
condenación, no advirtiendo los pecados gravísimos en que con tanta insensibilidad 

estaban continuamente zambullidos y en ellos morían. 
Luego torna sobre su tema, diciendo así:  

 

―Para os  darlos a conocer me he subido aquí, yo que soy voz de Cristo en el desierto de 
esta isla, y por tanto, conviene que con atención, no cualquiera, sino con todo vuestro 
corazón y con todos vuestros sentidos, la oigáis; y la cual vos os será la más nueva que 
nunca oísteis, la más áspera y dura la más espantable y la más peligrosa que jamás no 

pensáiste oír‖.  
 

Esta voz encareció por un buen rato con palabras muy pugnitivas y terribles, que les hacía 
estremecer las carnes y que les parecía que ya estaban en el divino juicio. La voz, pues, en 
gran manera, en universal encarecida. Declaróles cuál era o qué contenía en sí aquella voz: 
 

―Esta voz, dijo él, dice que todos estáis en pecado mortal y en él vivís y morís, por la 
crueldad y tiranía que usáis con estas inocentes gentes. Decid, ¿Con qué derecho y con qué 

justicia tenéis en tan cruel y horrible servidumbre aquellos indios? ¿Con que autoridad 
habéis hecho tan detestables guerras a estas gentes que estaban en sus tierras mansas y 

pacíficas; que con muertes y estragos nunca oídos, habéis consumido 
 

¿Cómo los tenéis tan opresos fatigados, sin dares de comer ni curarlos en sus enfermedades, 
que los excesivos trabajos que les dáis incurren y se os mueren, y por mejor decir, los matáis, 
por sacar y adquirir oro cada día? ¿Y que cuidado tenéis de quien los doctrine, y conozcan 
a Dios y creador, que sean bautizados, oigan misa, guarden las fiestas y domingos? ¿Esos, 

no son hombres? ¿No tienen ánimas racionales? ¿No sois obligados a amarlos como a 
vosotros mismos? ¿Esto no entendéis? ¿Esto no sentís? ¿Cómo estáis en tanta profundidad 

de sueño, tan letárgico, dormidos? Tened por cierto, que en el estado que estáis no os 
podéis más salvar que los moros o turcos que carecen y no quieren la fe de Jesucristo.  

 
(Fray Bartolomé de las Casas, Historia de las Indias, Libro tercero, capítulo cuatro). 



179 

 

CUESTIONARIO ACERCA DEL TEMA STO DOMINGO, LOS 
DOMINICOS Y LA JUSTICIA 
 
1 ¿Nos dice algo la frase Bíblica ―Caín que has hecho de tu hermano‖? 
2 ¿Nos dirá algo mas la respuesta de Caín, ―Que acaso soy yo el guardián de 
mi hermano‖? 
3 ¿Que significará: ―He venido a que tengan vida y vida en Abundancia?‖ 
4 Que nos dice ―El Espíritu de Dios está sobre mí, me envió a traer la Buena 
Nueva a los Pobres, a anunciar a los Cautivos su libertad, a los ciegos que 
pronto va a ver a despedir libres a los oprimidos y a proclamar el año de 
gracia del Señor‖ Lucas: 4 
5 ¿En términos de la justicia significa algo: ―Porque tuve hambre y me diste 
de comer, sed y me diste de beber....?‖ 
6 ¿De dónde surge el fundamento de la justicia en la vida de la Iglesia? 
7 ¿Cómo debe ser el Reino de Dios? 
8 ¿Qué fue lo que pasó con los Dominicos en América en la conquista? 
9 ¿Cómo se llama en la Iglesia el conjunto de doctrinas acerca de la Justicia? 
10 ¿Cómo debe ser el compromiso de los Dominicos Seglares, con respecto a 
ese tema? 
11 ¿Crees que los católicos debemos seguir callando cuando vemos que alguien 
es violado en sus derechos como persona? 
12 La vida digna es un derecho de todos. Todo lo creado por Dios fue creado 
para todos los hombres; el alimento, la salud, el derecho para la vivienda, el 
conocimiento, etc., ¿Qué significará para Dios, el hecho de que la mayoría de 
sus hijos se les impida con cualquier pretexto el acceso a una vida digna? 
13 ¿Podremos hacer algo?, o ¿No debemos hacer nada?, ¿Qué pensará Jesús 
de esto? 
 

LEER Y REFLEXIONAR LAS SIGUIENTES REFERENCIAS. 
 

Del Nuevo Testamento: 
Col 4: 1    
Lc 4: 16-22 
1 Jn 4: 7-8 
 

Del Nuevo Catecismo de la Iglesia Católica: 
Nos. 1928, 1929, 1930, 1931, 1034, 1935. 
 
 
 
 
 



180 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



181 

 

 
    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

           14 
 

―Que todos sean uno‖ Los Dominicos y los 
Nuevos Movimientos Religiosos  

 
SANTO DOMINGO Y LAS OTRAS BUSQUEDAS DE DIOS 

 

Para entender mejor esto, quisiera comenzar con un texto del Evangelio de  Juan, 
escuchemos a Jesús y su deseo. 
 

―…Mas no ruego solamente por éstos, sino también por los que han de creer 
en mí por la palabra de ellos,  para que todos sean uno; como tú, oh Padre, 
en mí, y yo en ti, que también ellos sean uno en nosotros‖ (Jn 17: 20-21) 
 

Solo con un texto así podríamos comenzar este tema. Porque analizaremos la 
realidad y hablaremos de ello, pero el reto es claro, todo debe encaminarse a 
reencontrar los puntos, generar actitudes y buscar soluciones, para que todos 
seamos uno. 
 

Es verdad que en época de Sto. Domingo, Secta era el concepto que englobaba a 
todos quienes por alguna razón, decidieron buscar por otros caminos. Y por esa 
razón había pensado titular este capitulo como ―Santo Domingo y las Sectas‖. 
Porque ese era el nombre con que nos referíamos a los grupos que Santo Domingo 
encontró en sus caminos, Los Cátaros y los Albigenses, y que cuando vemos la 
tragedia de Grenada y Waco Texas, también los reconocemos como Sectas.  



182 

 

Pero no todos esos nuevos grupos sectarios manipulan a su gente como lo hicieron 
Jim Jones, Moisés David o David Koresh. Así que este capitulo trata de las sectas, 
de los viejos y de los nuevos movimientos religiosos. Será un texto escrito desde el 
respeto a los otros, aunque no compartamos sus posiciones. Se invita a hacer a un 
lado la pasión y lo visceral, para abordar este tema desde lo racional. 
 

Aunque hoy se busca la referencia a ellos con un nombre que suene menos 
agresivo que la palabra secta, algo como Nuevos Movimientos Religiosos (NMR). 
Sin embargo para efecto de referencia encontramos el concepto de secta, en la 
literatura y así lo transcribimos. 
 

Juan Bosch, ese interesante dominico y trabajador incansable en el campo 
ecuménico, y que tiene también varios estudios sobre estos diferentes movimientos, 
en sus conceptos nos lleva a buscar puntos de diálogo y de encuentro con otras 
religiones, y haciendo una extensión de las múltiples búsquedas, sanas o no, 
autenticas o manipuladas, rentables económicamente o no.  
 

En este siglo XXI abrimos con una complejidad aun mayor, que involucra a 
hermanos separados, grupos esotéricos, New age, Meditación trascendental, 
Cienciología, algunos grupos cristianos, Testigos de Jehová etc. Muchas y muy 
variadas formas de pensar. Pero el reto y el objetivo sigue siendo el mismo, ―Que 
todos seamos uno‖, y sectorizando marcando diferencias o ―autenticidades‖ nunca 
lo lograremos. La amenaza solo radicaliza mas las posiciones, y nuestros hermanos 
dentro de esas organizaciones son el destino de nuestra búsqueda.   
 

La palabra Secta viene del termino latino  secare ―cortado de‖ ―sectorizado de‖ y es 
una forma en que se les llamo despectivamente a quienes se desprendieron o ―se 
cortaron‖ ―rompieron‖ del tronco inicial. En este caso de la Iglesia Católica, pero en 
realidad estas separaciones existen también de otras religiones. Desde el punto de 
vista teológico, si el problema es doctrinal, estamos hablando de error en los 
conceptos, el término correcto es herejía, y por ello en la historia de Fray Domingo 
encontramos esos conceptos. 
 

Como una ampliación de esto, también se les llamaba así, a quienes seguían a otro 

filósofo o a otro religioso. Esto es por otra definición latina sequi  (seguir a). Algunos 
también a grupos que al separarse se radicalizan. Es evidente que no todas las 
sectas son de origen religioso, Y desafortunadamente existen también, las de tipo 
autodestructivo, de manipulación de voluntades etc. 
 

Para algunos sociólogos, el término Nuevos Movimientos Religiosos, esta siendo 
asumido para designar a ciertos grupos sectarios de reciente aparición, y les 
distingue de aquellos que se consideran sectas clásicas y de los llamados cultos. 
Incluso el término de Sectas destructivas, se aplica a grupos que emplean ciertos 
métodos y actuaciones conflictivas. 
 
Veamos algunas cifras, se estima que en Estados Unidos hay aproximadamente 
2,500 sectas con 6 millones de personas que participan en ellas, que no son las 
otras religiones, como el Budismo, El Islamismo, el Judaísmo y la gran cantidad de 



183 

 

hermanos protestantes, que en ese país tienen buena presencia. En Europa se han 
identificado ya 172 tipos distintos de Sectas destructivas. Pero el problema no es la 
cantidad, es la actitud sectaria que vive la sociedad de hoy, ahí es donde hay que 
buscar el porque.  
 

COMO REFERNCIA ALGUNOS EJEMPLOS 
Grupos de Origen Cristiano 
Anabaptistas, Ejercito de Salvación, Ciencia cristiana, Cuáqueros, Shakers 
(tembladores), Mormones, Testigos de Jehová, Pentecostales, Kimbaguistas, 
Iglesia Universal de Dios, Niños de Dios, Palmar de Troya, 
 

Grupos de Origen Oriental 
Karaitas, Falashas, Chiitas, Jareyitas, Ahmadia del Islam, Sikhs, Hare Krishna, 
Ananda Marga, Bhagwan, Misión de la Luz Divina, Meditación Trascendental, Soka 
Gakkai, Iglesia de la unificación MOON. 
 

Grupos de Origen Esotérico 
Movimiento Gnóstico Universal, Teosofía, Fraternidad Blanca Universal, 
Cienciología, Movimiento Raeliano, New Age. 
 

CONOCER PARA DIALOGAR 
El dialogo siempre será importante, pero desafortunadamente, dialogan poco o no 
dialogan. Así que el dialogo será dirigido hacia la gente y no hacia las instituciones. 
Con esas instituciones, a diferencia de las grandes religiones, hay una incapacidad 
para el dialogo.   
 

En el siglo XIII cuando Santo Domingo decide salir en busca de los demás, de los 
que no estaban en las ceremonias religiosas de las comarcas en Europa, de los 
más alejados de Dios y de los que no creían. A su paso encuentra realidades que 
provocaron preguntas de ¿porque esas nuevas realidades?  
 

La ausencia de la Iglesia Católica en muchos lugares provocó que la formación y la 
atención de los creyentes se descuidara y que muchas personas que vivían 
alejados de las ciudades, en su soledad, en su búsqueda y en su falta de 
conocimiento de su religión, habían encontrado otros espacios, y también que a 
otros mas ya no les interesaba la Iglesia, algunos decepcionados de nosotros, y 
quienes ni siquiera la conocían. 
 

Como consecuencia lógica ante estos hechos, comienzan a proliferar grupos de 
personas que integran una serie de ideas con una actitud de sana búsqueda, pero 
con ciertos errores doctrinales. Eran como religiones inventadas, que tomaban sus 
principios de muchos lugares, casi todas tenían en común el atacar a la Iglesia 
Católica. Pero ellos a pesar de esos errores de concepto estaban con la gente y los 
convencían y nosotros como Iglesia Católica, de alguna forma los habíamos 
olvidado. Y esos movimientos fueron aumentando. 
Y llegan a crecer y hasta estructurarse en lo que conocemos con el nombre de 
Sectas, en esa época eran ―los Valdenses‖ y los ―Cátaros‖ o ―Albigenses‖, algunos 
les llamaban herejes, (herejía significa: error en materia de Fe), estos grupos cada 



184 

 

día iban cobrando nuevos adeptos. Su fuerza y presencia era cada vez más grande, 
lo que les daba gran influencia sobre la gente. Se cuenta que llegaban a convertir a 
poblados enteros. Sto. Domingo constata que la mala formación y el descuido de no 
llevarles la Palabra de Dios, por parte de nuestra Iglesia, en muchas personas era la 
causa de la generación de esos grupos. 
 

LA HISTORIA SE REPITE 

Mucho de esto sucede hoy en nuestro tiempo, y quizá por las mismas causas. A 
nuestras casas y las de nuestros amigos y hermanos, con cierta frecuencia 
aparecen personas que invitan a descubrir una ―supuesta nueva religión‖. Hoy 
tienen muchos hombres, algunas con desenlaces trágicos. De ahí que los 
Dominicos de hoy, tenemos de alguna manera el mismo problema que en el siglo 
trece enfrentó Domingo de Guzmán. 
 

Actualmente en nuestro México cada día hay más de estos nuevos movimientos 
religiosos y van cubriendo poco a poco más ciudades, trabajan afanosamente y la 
mayoría de ellos alguna vez asistieron a la Iglesia Católica. La mayoría fueron 
bautizados y hoy han tomado otras opciones. Y aunque existan errores doctrinales 
fundamentales, pueden ellos por falta de formación en la Fe, que no se percaten de 
ello, a algunos hasta les han convencido de estar en contra, y se expresan como en 
otros tiempos, con frases de reproche de su original comunidad ―El Pueblo de Dios‖ 
o Iglesia.  
 

Pero creemos que su búsqueda es una realidad y en muchos casos es auténtica, 
aunque en otros, engañada. Pero no podemos cerrar los ojos como Iglesia, porque 
quizá tenemos en muchos casos, mucho que ver nosotros en su decisión. Por 
nuestra ausencia y por no habernos preocupado antes por su formación, por 
nuestra conducta o nuestra incoherencia. Todas son quizá razones, por las que hoy 
se han ido. Por lo que sería importante revisar la solución y la actitud que Santo 
Domingo tomó en su tiempo. 
 

SECTAS O NUEVOS MOVIMIENTOS RELIGIOSOS 
Ellos son nuestros hermanos y no se trata de entrar en una lucha contra ellos, no 
sería muy católica (universal), esa actitud, al contrario, nuestro trabajo será el de 
convencer con la palabra, el amor y el ejemplo, abrir los espacios de esta Iglesia 
que es casa de todos, e ir en busca de los mas alejados. 
 

Existe otro término que se aplica exclusivamente a grupos cristianos que son más 
cercanos doctrinalmente y que se separaron de la Iglesia, pero que conservan 
mucho de nuestros principios, a quienes les llamamos ―Hermanos Separados‖ 
muchos de ellos derivados de la separación de Calvino y de Lutero. 
 

SANTO DOMINGO OPTO POR PREDICARLES 
En la historia vemos que la respuesta de Domingo fue la predicación, él se preparó 
intensamente y preparó a sus frailes para poder responder a las dudas de los 
hermanos y así descubrirles la verdad del Evangelio; sostuvo que la Iglesia Católica 
era la depositaria del mensaje de Jesús y con hechos demostró que en vez de 



185 

 

romper y separarse de ella, podría buscar su transformación desde dentro. a los 
que creían les fortaleció para que no dudaran ante nadie.  
 

Y mientras otros sectores de la sociedad proponían su desaparición por medio de 
guerras, acabando pueblos enteros, Santo Domingo optó por hablarles y predicarles 
la Buena-Nueva y por pedir en su Oración por ellos; El les abrió la puerta de la 
esperanza y la invitación al cambio, nunca tuvo una actitud ―moralista‖, eso quiere 
decir que no tomó una actitud de juzgar si estaban bien o mal.  El les llevó a Dios. 
 

SITUACION ACTUAL 
Hoy en día la tarea se multiplica y necesitamos que los que pertenecemos al Pueblo 
de Dios estemos mejor preparados, la mayoría de las veces solo tenemos la 
formación que nos dieron cuando niños para una Primera Comunión, en los mejores 
casos hay ahí en nuestra historia algún retiro o plática, pero nada mas, ¿Cómo 
poder así, dar razón de nuestra Fe?, ¿Cómo podemos responder a las preguntas de 
esos hermanos que están convencidos y trabajan por lo que creen? 
 

Pensemos que Dios espera otra respuesta de nosotros, ante esta situación se 
requiere de convencer y no de discutir, son muchas las familias que se han dividido 
por esta causa, no podemos seguir siendo solo espectadores. 
 

Por ello se nos llama a que tomemos con responsabilidad la tarea de Evangelizar, 
es clamor de toda la Iglesia. De ahí que este es un espacio de Predicación para los 
laicos, es la formación y preparación  desde nuestra misma Iglesia. 
 

LA VERDAD OS HARA LIBRES 
Podemos estar seguros que si nos preparamos encontraremos respuestas a todas 
las preguntas que siempre se hacen. ¿Qué si somos idólatras?, ¿Qué si adoramos 
a María?, ¿Qué si María no fue Virgen?, ¿Qué si ya viene el fin del mundo?, ¿Qué 
si no podemos ir a fiestas?, ¿Qué si no podemos saludar a la Bandera?, etc. 
 

¿ACTITUDES AGRESIVAS EN CONTRA DE NUESTRA IGLESIA? 
Esto es algo frecuente y lo que quizá tienen en común muchos de esos grupos,  son 
las agresiones a veces en contra del Papa o a la misma Institución Iglesia, ponen en 
duda la realidad de Sacramentos, etc. Podemos estar seguros que para cada 
pregunta hay una respuesta veraz y firme, lo que sucede es que no conocemos las 
respuestas porque nuestra preparación en la Fe a veces no es suficiente. 
 

A MANERA DE FINAL 
 

Hay hermanos que casi siempre quieren discutir, utilizan todos los argumentos para 
provocar la discusión y tratar de convencernos con pocas bases, pero con mucha 
tenacidad. No hay que caer en la provocación y caer en el conflicto, ni en el pleito. 
Recordemos a nuestro Padre Domingo, fue quien usó la verdad y la razón como 
argumento y el amor para hablar. Nuestra mejor respuesta será el Evangelio, pero 
el Evangelio testimoniado en nuestras vidas, con una actitud de amor y apertura. 
Ante ese problema los Dominicos Seglares tenemos un reto, en el trabajo que se 
realiza desde las casas y en las calles, esto nos debe recordar que el espacio de 



186 

 

nosotros los es el mundo y la vida diaria. Ese es nuestro espacio natural, no 
podemos seguir buscando los templos como refugio, es necesario con valor salir a 
la misión de la predicación, no podemos cerrar nuestros ojos ante tal problema. 
 

Tenemos que poner en juego nuestra imaginación, nuestra inteligencia, nuestra 
capacidad de Organización y nuestra natural presencia en donde se da el problema. 
Y fortalecer nuestra actitud de apertura hacia los demás, con un espíritu de diálogo. 
Especialmente nuestra Predicación, como una actitud y una acción de 24 hrs. 
 

CUESTIONARIO AL TEMA DE STO. DOMINGO Y LAS SECTAS 
 

1 ¿Qué significa tradicionalmente la palabra Secta?¿Hoy Nuevos Movimientos 
Religiosos? 
2 ¿Qué diferencia podríamos señalar entre lo que se conoce como las Sectas y 
los Hermanos Separados? 
3 ¿Cuál fue la actitud de Domingo de Guzmán con ellos? 
4 ¿Porqué surgen?¿Tenemos algo que ver en ello? 
5 ¿Cuál debe ser nuestra actitud ante ellos, podemos hablar de amor y de 
seguir a Jesús agrediéndoles o sectarizándolos? 
6 ¿Porqué nuestros hermanos son tan fácilmente convencidos por esos grupos? 
7 ¿Qué pasaría si los católicos estuvimos mejor formados en la Fe? 
8 ¿Son nuestros hermanos? 
9 ¿Los podremos amar y entender? 
10 ¿Hasta que punto somos responsables de su separación? 
11 ¿Hemos dado un buen testimonio? 
12 ¿Aunque por otra ruta, no estarán demostrando un mayor compromiso 
que nosotros en algunas ocasiones? 
 
LEER Y REFLEXIONAR LAS SIGUIENTES REFERENCIAS. 
Del Nuevo Testamento: 
Rom 1: 13-15 
Gal 1: 6-7 
1 Cor 1: 10-13 
Rom 16: 17 
Rom 3: 27-31 
Rom 2: 12-15 
 

Del Nuevo Catecismo de la Iglesia Católica: 
Nos: 814, 816, 817, 818, 819, 820, 839, 848. 
 
 
 
 



187 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                 15 
 

La Biblia para Domingo y la Orden de 
Predicadores 

 

La Biblia es para nosotros ―La palabra de Dios‖. Santo Domingo en el siglo XIII no 
sólo la descubre y la conoce, sino que la estudia, la profundiza y la convierte junto 
con la Oración y la Compasión, en otra de sus fuentes de conocimiento de Dios, con 
ello de la verdad y de todo aquello que Dios quiso comunicar y revelar al hombre. 
Pero lo más importante es que Fray Domingo la hace vida. 
 

Para Domingo fue tan importante, que comentan sus hagiógrafos que traía con él 
―El Evangelio de San Mateo y los Hechos de los Apóstoles‖, significa que descubrió, 
que el conocimiento de la Biblia era fundamental para la vida de Fe. En aquella 
época tener un libro en las manos era algo muy difícil y costoso, no era muy fácil 
hacerse de alguno, recordemos que estaban escritos a mano sobre pieles, de ahí el 
sentido de aquella frase en Palencia, cuando Domingo vende sus libros y dice ―Yo 
no voy a estudiar en pieles muertas mientras hay quien se muere de hambre‖  
 

Solo sabiendo que Santo Domingo estaba bien instruido en ese mensaje de 
salvación, podemos comprender su vida de Evangelio y su posibilidad de orientar a 
otros sobre las verdades de ―lo revelado por Dios al hombre‖.  
 

PARA LA ORDEN DE LOS DOMINICOS 
Para toda la Orden, el estudio de la Palabra revelada es vital. En el número 10 de la 
legislación del laicado dice: ―para progresar en el cumplimiento de nuestra vocación 
inseparablemente contemplativa y apostólica, los seglares de santo Domingo 
recurren principalmente a las siguientes fuentes: a) La escucha de la Palabra de 
Dios y la lectura de las Escrituras, del Nuevo Testamento en particular‖ 
 

En el ámbito de los frailes, el gran y muy preparado Dominico, Marie-Joseph 
Lagrange, a quien se le atribuye haber logrado en parte el re-encuentro entre la 



188 

 

ciencia y la Fe; quien vive entre el final del siglo XIX y comienzos del siglo XX; es un 
hombre de una gran reflexión, que aborda los estudios Bíblicos con profundidad y 
seriedad e incluso con una visión científica, participa en excursiones y excavaciones 
de investigación, y llega a ser uno de los fundadores de lo que hoy es la Escuela 
Bíblica de Jerusalén, de donde se produce una de las versiones de la ―Biblia‖ mas 
completas en cuanto a sus notas explicativas y traducción, ―La Biblia de Jerusalén‖  
 

De hecho el 15 de noviembre de 1890, los frailes Dominicos inauguran esta 
escuela. Este centro desde ese día hasta la fecha depende directamente del 
Maestro de la Orden, y es mundialmente importante por la calidad del estudio 
científico de las Sagradas Escrituras. Sus trabajos han sido trascendentes y 
reconocidos por varios Papas, desde León XIII, Pío XII, Juan Pablo II y otros. 
 

En México tenemos a nuestro Dominico Fray José Loza OP, quien hizo estudios en 
Canadá y en la Escuela Bíblica de Jerusalén, el impartió durante muchos años una 
cátedra en ese centro Bíblico. Especialista en Génesis y Éxodo. La editorial Desclee 
Brower le editó recientemente dos textos. 
 

PERO ¿QUÉ ES LA BIBLIA? 
¿Porqué tanta importancia?, ¿Porqué decimos que es la palabra de Dios? ¿Cómo 
se escribió? ¿En que época? ¿Quién la escribió? ¿En cuánto tiempo? 
 

La Palabra Biblia viene del vocablo griego ―BIBLOS‖. Significa ―conjunto de libros‖, 
es decir: la Biblia está formada por muchos libros que se escribieron por separado y 
se fueron agregando con el tiempo; Comenzó a escribirse durante el reinado de 
Salomón, alrededor del año 950 AC, cuando ya hubo escritura. Lo anterior fue por 
tradición oral. Escribirla tardó aproximadamente 950 años. El orden en que se 
encuentran los libros, no el mismo en que fueron escritos. Jueces y Oseas son de 
los más antiguos, Apocalipsis no fue el último, si fue lo fue El Evangelio de Juan.  
 

La Biblia originalmente no fue escrita con capítulos y versículos, dicen que fue 
Esteban Langton arzobispo  de Cantourbery, quien allá por el año 1214 tuvo la idea 
de dividir la Biblia en capítulos. La división en versículos fue en 1551, y fue el trabajo 
de un francés por nombre Robert Etiene para el Nuevo Testamento y  de  Teodoro 
de Beza en 1565 para el Antiguo Testamento. Hoy nos es práctico encontrar una 

cita rápidamente, Así de fácil: Nos vamos al nombre del libro, ejm. Jn (sigla de Juan), 

a continuación hay un número (mas grande) que nos indica el Capítulo (ejm. Jn 21): y 
luego el o los versículos: Jn 21: 24-25. (Juan Capitulo 21, versículos 24 y 25) que dice: 
 
―24 Este es el discípulo que da testimonio de estas cosas, y escribió estas cosas; y 
sabemos que su testimonio es verdadero. 25 Y hay también otras muchas cosas 
que hizo Jesús, las cuales si se escribieran una por una, pienso que ni aun en el 
mundo cabrían los libros que se habrían de escribir. Amén.‖    
El Capítulo más corto de la Biblia es el Salmo 117 (solo dos versículos) y el más largo 
es el Salmo 119 (con 176 versículos). El libro mas corto es la segunda de Juan (13 
versículos). El versículo mas breve esta en también en Juan 11:35 (Jesús lloró) 
 



189 

 

Es muy importante tener en cuenta que no hubo una idea de ―vamos a escribir la 
Biblia‖, los textos se fueron transmitiendo en tradición oral y posteriormente se van 
escribiendo. Es decir, Dios va esparciendo lo revelado entre diferentes personas, en 
diferentes tiempos, y después se conjuntara y descubriremos en todos ellos la 
misma idea del amor, libertad, bien común, prójimo etc. En una palabra, lo revelado  
 

Debemos saber que han aparecido cualquier cantidad de escritos, no todos se 
consideraron parte fundamental de la revelación y entre tantos, había que definir 
cuales; hasta que un día del año 382 DC, en el Sínodo de Roma se definieron 
cuales se consideraban revelados, los Canónicos y cuales no los Apócrifos. Es 
interesante conocerlos, ya que nos dan a conocer alguna información interesante.  
 

Canónicos viene de Canon, palabra griega ―caña o vara‖, significa medida o norma, 
cuales quedan ―dentro de‖. Así que para los católicos se definen como canónicos 73 
libros, 46 del antiguo Testamento y 27 del Nuevo Testamento. En los 46 libros están 
incluidos los siete que llamamos Deuterocanonicos (Tobit, Judith, Macabeos I y II, 
Sabiduría, Eclesiástico y Baruc), que los Judíos y algunos protestantes los consideran 
apócrifos, por no haber estado en el texto original de los Judíos. El Canon define 
que con el último versículo escrito, se termina lo que definimos como revelación. 
 

Apócrifo significa oculto, para ellos no son revelados, para los católicos los 
Deuterocanonicos son textos y pasajes del Antiguo Testamento que aunque no 
fueron parte original de sus escritos, si fueron considerados en la importante versión 
Griega ―llamada de los 70‖ (250 AC), se le llama así porque se redondea el número 
de los 72 sabios judíos que la tradujeron, cabe aclarar que es hasta el Concilio de 
Trento (año 1,545) cuando se oficializa esto.  
 

NO FUE ESCRITA POR UN SOLO HOMBRE 
Como vemos la Biblia no fue escrita por un solo hombre, ni en un solo idioma, fue 
escrita en muchos años. Los libros mas antiguos fueron escritos en ―acádico‖ 
(lengua egipcia hablada por Moisés) y en la escritura ―cuneiforme‖ de esa época, 
hallazgos arqueológicos demuestran que Israel redactaba sus documentos en 
hebreo con algunos tipos fenicios, Jesús hablaba el Arameo y Griego, muchos 
escritos del Nuevo Testamento están en griego, que era la lengua dominante, de 
ahí se tradujo al latín en el año 400 DC (la versión de San Jerónimo). Aunque la 
primera traducción del hebreo al Griego fue la conocida como la versión de los LXX 
y de ahí a todas las lenguas. Muchos hombres, muchos años, muchas lenguas, y 
una sola verdad. ¿Cómo es posible esto?, ¿Cómo podemos entenderlo? 
 

INSPIRACION Y REVELACION 
Para entender el concepto vital de la Palabra de Dios en la Biblia, es fundamental 
tener claro dos conceptos: El de REVELACION, que es el contenido de la palabra, 
lo que Dios revela al hombre, y que esto llega a nosotros a través de la 
INSPIRACION. El hombre recibe de Dios por medio de la Inspiración lo revelado. 
 

En el Concilio Vaticano II, cuando la Iglesia se reunió y generó documentos que 
orientan la vida de la Iglesia en los años 60, dice en la declaración ―Dei Verbum‖ en 



190 

 

el punto número 11. ―La revelación que la Sagrada Escritura contiene y ofrece ha 
sido puesta por escrito bajo la inspiración del Espíritu Santo…‖ 
 

En la composición de los libros Sagrados Dios se valió de hombres elegidos, que 
usaban todas sus facultades y talentos, de ese modo obrando Dios en ellos y por 
ellos, como verdaderos autores, pusieron por escrito todo y solo lo que Dios quería. 
 

LA PRESENCIA DEL ESPIRITU DE DIOS 
Nosotros confiamos en la presencia del Espíritu de Dios en nosotros como 
comunidad. Como Pueblo de Dios estamos ciertos por la Fe, que Dios estará hasta 
el fin de los tiempos, para nosotros que tenemos la certeza de que Jesús es el hijo 
de Dios que murió y resucitó, creemos en sus palabras, y esto incluye cuando nos 
dijo que ―el Espíritu de Dios nos recordaría todo lo por El dicho‖. 
 

DIOS TRANSMITE Y COMPARTE CON UN PROFUNDO RESPETO 
AL HOMBRE, NO LO UTILIZA 
Dios se le fue revelando al hombre en su historia. Dios, respetuoso de su libertad, 
habló al hombre y a su Pueblo a lo largo de su historia, le fue compartiendo poco a 
poco la verdad, y en la medida en que la humanidad fue evolucionando fue 
descubriendo cada vez mejor el sentido de la revelación de Dios; y fue escribiéndolo 
y comunicándolo a otros.  Dios no ―utilizó‖ al hombre como una pluma para escribir 
su mensaje; pero tampoco lo hizo como algo ―mágico‖ o misterioso, lo hizo 
haciéndose parte de su cultura, a través de sus costumbres y conocimientos, por 
ello en la Biblia encontraremos relatos de su historia, pero no por ello la Biblia es un 
libro de historia, encontramos narraciones que hablan de sus leyes y códigos de 
conducta, y no por ello la Biblia es un Catálogo de Moral, nos habla del Origen del 
mundo, pero no por ello es un libro de Cosmología o de Evolución.  
 

Dios dejó que ese hombre fuera descubriendo la verdad revelada por el mismo, en 
cada momento, por ello la Biblia esta plena de pasajes cotidianos, de historias de 
cada época, llena del sentir humano. Ese es el estilo de Dios. Jesús nos hablaba de 
las grandes verdades utilizando ejemplos de corderos, pescadores, higueras, etc. 
 

Lo importante es que el hombre iba descubriendo lo revelado por la inspiración del 
Espíritu de Dios, y lo plasmaba con plena fidelidad, pero con sus palabras, con sus 
vivencias, es la palabra de Dios encarnada en la vida del hombre. Un mensaje que 
es el mismo a lo largo de la Biblia, pero que se va haciendo cada vez mas claro 
hasta llegar a la plenitud con la llegada de Jesús. Para ello hay herramientas como 
la Hermenéutica, que significa ese trabajo de encontrar el mensaje detrás de las 
palabras y exegesis que significa sacar de dentro todo el contexto 
 

COMO ESTA ORGANIZADA LA BIBLIA 
La Biblia está dividida en dos grandes partes, El Antiguo Testamento y el Nuevo 
Testamento. El Antiguo Testamento inicia desde el Génesis hasta el libro de 
Malaquías y el Nuevo que comienza con el Evangelio de San Mateo y termina con 
el Apocalipsis de San Juan. 
 



191 

 

LA BIBLIA HOY 
La Biblia, como fuente del conocimiento de la verdad revelada por Dios, ya no 
puede ser un libro de adorno en los hogares, ni puede ser un libro que se lea ―sin 
ton ni son‖, es necesario que se convierta en un libro realmente leído, estudiado, 
reflexionado y comprendido. Que nos ayude a descubrir juntos la verdad.  
 

Es un texto que debiera ser cada vez mas difundido entre los hombres, y hay que 
recordar aquel pasaje bíblico del Etíope que decía ―¿Cómo puedo entender si nadie 
me hace de guía? (Hch 8: 30-31). Por ello habrá que procurar ―el como acercarse y 
entenderle‖, evitar que se convierta como en algunos hermanos separados en un 
libro mágico, que al abrirlo nos responda como un horóscopo o cábala lo que hay 
que hacer, ―La palabra de Dios‖ debe ser mas seriamente estudiada, valiente y 
responsablemente reflexionada para ser convertida en vida y no solo en literatura. 
 

Es imposible entender una Iglesia, a un Pueblo de Dios, si este no conoce su 
―Palabra‖. Descubramos juntos que lo que la Biblia contiene, no es solo lo que 
puede satisfacer nuestra curiosidad por conocer como era Jesús, lo que decía y lo 
que los primeros cristianos vivieron. Se trata de conocer aquello que Dios (El que 
todo lo sabe, El Todopoderoso, El Eterno) consideró importante revelarle a sus hijos 
para que ellos pudieran conocerle, lo que consideró indispensable para llegar a El y 
caminar hacia la perfección a la que nos llama. 
 

Cultivar la lectura de la palabra de Dios es tarea vital de todo cristiano, promover su 
conocimiento en todos los hogares y familias, fundamentalmente en la nuestra, es 
responsabilidad de todos los que nos decimos seguidores de Jesús de Nazareth.  
 

Para finalizar, La revelación del Dios al hombre, es transcrita en los textos Bíblicos. 
Cuando los encontramos veremos la letra, que tomará sentido cuando la leemos y 
la proclamamos, de otra forma seria letra muerta. Pero solo alcanzara su verdadera 
dimensión si la hacemos hechos de vida diaria. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



192 

 

 
 
 
MATERIAL ADICIONAL  Contemplar La realidad   (VER) 
CUESTIONARIO DEL TEMA 
1 ¿Qué es la Biblia? 
2 ¿De dónde proviene la palabra Biblia y que significa? 
3 ¿La Biblia fue escrita por un solo hombre? 
4 ¿Por qué se encuentra el mensaje mezclado con la historia y las costumbres 
de los pueblos? 
5 ¿Dios utiliza al hombre como pluma para escribir? 
6 ¿Cuándo se escribe? 
7 ¿Qué es inspiración? 
8 ¿Qué es revelación? 
9 ¿Qué es el Canon? 
10 ¿Por qué la Iglesia ha podido decir cuáles libros son revelados y cuáles no? 
11 ¿Cuál es el último libro revelado? 
12 ¿Qué es un capítulo? 
13 ¿Qué es un versículo? 
14 ¿Qué significó para Sto. Domingo la Biblia o Palabra de Dios? 
15 ¿Qué ha significado para la Orden de Santo Domingo la Biblia? 
 
LEER Y REFLEXIONAR LAS SIGUIENTES REFERENCIAS. 
Del Nuevo Testamento: 
Hch 8: 26-39 
Rom 15: 4-6 
2 Tim 3: 16-17 
1 Pe 1: 24-25 
 

Del Nuevo Catecismo de la Iglesia Católica: 
Nos: 58, 572, 577, 422, 426, 81, 82, 83, 84, 85 y 86. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



193 

 

 
 
 
 
 
 
 
                                      
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

               16 
 

Textos normativos del Laicado 
Dominicano, ¿que son? 

 

NO ES LA REGLA QUE NOS LIMITA 
ES LA PLATAFORMA DESDE DONDE NOS PROYECTAMOS 
Los documentos normativos de los Dominicos Seglares son orientaciones que 
ayudan de manera práctica al mejor desarrollo del carisma y el crecimiento de la 
espiritualidad dominicana en la vida de los Laicos Dominicos, no es letra muerta 
sino mensaje generador de vida. 
 

Esta establecida como un conjunto de normas que facilitan el caminar de los 
Dominicos y sus fraternidades en el mundo. Contiene la llamada Regla de Vida, 
algo muy común en otras Ordenes Seglares y en el mundo religioso, aunque 
adaptada de tal forma, que fortalece el carácter laical y no religioso de los 
Dominicos Seglares. Contiene dentro de sí la Constitución Fundamental de las 
Fraternidades Seglares de Santo Domingo. 
 

Para efectos prácticos esta formada por dos partes: 
La primera que es la Regla de Vida que incluye la Constitución Fundamental, que 
tiene un carácter universal, es para todos los laicos Dominicos del mundo. Y el 
Directorio que es propio de cada Provincia o País. Cada país elabora el suyo, este 



194 

 

último es una aplicación práctica particular que se elabora de acuerdo a las 
necesidades de cada lugar. 
 

HISTORIA 
Actualmente estos documentos de los Dominicos Seglares son el resultado de la 
evolución del trabajo de laicos que asumen su vocación dominicana expresada en 
compartir la misma Misión de la Orden de los Predicadores, y esto se plasma 
primero en esas primeras comunidades que vivieron el carisma en torno a Santo 
Domingo, quien recibía sus promesas o compromisos, hasta en las diferentes 
Reglas de vida de los Terciarios Dominicos, que han ido respondiendo a los 
cambios den la Historia. Su versión mas reciente llevó largos e intensos estudios y 
trabajos que culminaron en 1985 en el 1er Congreso Laicos Dominicos en Montreal 
y posteriormente en su redacción final hasta ser aprobada por el Maestro de la 
Orden. Y dado el carácter canónico del Laicado Dominicano, el Vaticano 
posteriormente dio su anuencia.  
 

Pero la historia nos platica que tiempo después de los primeros años de nuestra 
historia, surgió un primer documento o ―Regla‖ que ha normado nuestra vida, hay 
que aclarar que con el tiempo han surgido cambios y estos han provocado la 
adecuación del espíritu del laicado a los nuevos tiempos. 
 

Primera Regla 
En 1285 de Zamora (7º. Maestro de la Orden) la elabora, en 1405 Inocencio VII la 
aprueba y en 1439 Eugenio IV la promulga. 
 

Segunda Regla 

En 1923 el Maestro de la Orden Theissling elabora un nuevo documento, Pío XI con 
la Bula del 28 de abril de 1923 la aprueba y la promulga el 23 de Mayo de 1923. 
 

Tercera Regla 
En 1968 el Maestro de la Orden Aniceto Fernández la genera y la inserta en las 
Actas del Capítulo General de River Forest (Chicago USA), hay que subrayar que 
ésta es la primera que se produce después del Concilio Vaticano II, en ella ya 
vemos una abierta y clara participación de los Laicos como parte importante de la 
Iglesia y con igual derecho y compromiso en la Orden de Predicadores. 
 

Cuarta Regla 
Esta, que es la actual, se promulga en 1987, por el Maestro de la Orden Fray 
Damián Byrne 
 

―Estatutos de las Fraternidades Seglares de Santo Domingo‖ 
 

ESTA DIVIDIDA EN UNA PRIMERA PARTE QUE CONTIENE: 
La Constitución Fundamental (puntos del 1 al 7) 
La Vida de las Fraternidades (puntos del 8 al 14) 
Estructura y Gobierno (puntos del 15 al 24) 
 



195 

 

Es importante no solo leerla sino estudiarla y apoyarse en ella; es un elemento de 
ayuda a la vida laical dominicana. Estos Textos son y siempre serán Universales, 
aplican para todo el mundo. No pueden ser modificados a nivel local  

 
UNA SEGUNDA PARTE: EL DIRECTORIO 
Los Directorios como mencionamos párrafos antes, son una serie de artículos, que 
buscan en cada país una mejor y más clara aplicación local de los textos 
universales. El Directorio es elaborado por cada provincia, en cambio la Regla se 
hace a nivel universal, es presentada por el Maestro de la Orden, quien después de 
escuchar a los Laicos desarrolla lo que mejor conviene para favorecer la vida 
dominicana en los Laicos de Sto. Domingo. La que nos rige actualmente fue 
producto del Congreso Mundial de Laicos en Montreal. 
 

Dado el carácter canónico de la inclusión del Laicado Dominicano en la Iglesia, se 
envía a una instancia de la Iglesia (Vaticano), quien da su aprobación, por lo que 
nuestra regla está en concordancia con lo que la Iglesia plantea y propone para los 
laicos del Pueblo de Dios. 
 

Material de formación adicional 

Contemplar la Realidad:   Ver 
 

1 En el mundo cientos de miles hombres y mujeres, enraizados en diversas 

culturas, con distintas historias, que buscan vivir el Espíritu Dominicano 
 

2 Cada uno de esos grupos tiene una experiencia personal de ese carisma y busca 

expresarlo de alguna forma.  
 

3 ¿Cada quien debe hacerlo a su manera?, será bueno encontrar una unidad que 

ayude a que todos descubramos la esencia, lo que somos y nuestra sintonía con la 
Orden de Predicadores, a la que pertenecemos? 
 

4  Que ofrecemos en todo el mundo, que es lo que apoya y orienta la vida de quien 

quiere vivir con nosotros en nuestras comunidades, como se establece la relación 
con otras instancias de la familia dominicana 
 

Contemplar la Palabra 
De la Normativa de los Dominicos Seglares: 
Introducción, Págs. 3, 4, 5 y 6. 
Introducción a la edición de 1994 Págs. 7 y 8 
 

CUESTIONARIO DEL TEMA:  
LA NORMATIVA DE LOS DOMINICOS SEGLARES 
1 ¿Qué es la normativa? 
2 ¿Cuándo surge? 
3 ¿Cuántas versiones han habido en la historia? 
4 ¿Para qué nos sirve la normativa? 
5 ¿En cuántos Bloques se divide? 



196 

 

6 ¿Cuál es el actual? 
7 ¿Qué es el directorio? 
8 De acuerdo al punto 1, 2 y 3, ¿quiénes son los Dominicos Seglares? 
9 Conforme al punto 4 y 12 ¿Cuál es la Misión de los Dominicos  Seglares? 
10 De acuerdo al Art. 1 del Directorio ¿quiénes pueden ser Dominicos Seglares? 
11 ¿En cuál punto se habla sobre nuestro compromiso de Predicar? 
12 ¿Realmente aprovechamos responsablemente nuestra autonomía, o le hemos 
huido a nuestra responsabilidad? 
13 ¿Es bueno ser dependientes? 
14 ¿Podría pensarse también que no hemos tenido la decisión de tomar nuestra 
responsabilidad? 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



197 

 

APENDICE 1 
 

DOCUMENTOS NORMATIVOS DE LAS HERMANDADES SEGLARES 
DE SANTO DOMINGO 

Estatutos de Montreal (Regla de vida) 
 

I. CONSTITUCION FUNDAMENTAL 
 

"LOS LAICOS EN LA IGLESIA" 
1. Entre los discípulos de Cristo, hay hombres y mujeres que viven en el mundo, 
participando activamente, por el Bautismo y la Confirmación, en la misión real, 
sacerdotal y profética de Nuestro Señor Jesucristo, y tienen como vocación hacer 
brillar la presencia de Cristo en el corazón de la humanidad de forma que, a través 
de ellos el "mensaje divino de salvación sea conocido y aceptado por todos los 
hombres" (Apost. Act. 3). 
 

"LOS LAICOS DOMINICOS" 
2. Algunos de entre ellos, movidos por el Espíritu Santo para vivir según el espíritu y 
el carisma de santo Domingo, se incorporan a la Orden mediante un compromiso 
especial conforme a los estatutos que les son propios. 
 

"LA FAMILIA DOMINICANA" 
3. Estos laicos forman comunidades y constituyen una única familia con los otros 
grupos de la Orden (ver LCO. 141) 
 

"CARACTER ESPECIFICO DEL LAICO DOMINICO" 
4. Se caracterizan por una espiritualidad peculiar y por la dedicación al servicio de 
Dios y del prójimo en la Iglesia y, en cuanto a miembros de la Orden, participan en 
su misión apostólica mediante la oración, el estudio y la predicación, según su 
condición de laicos. 
 

"MISION APOSTOLICA" 
5. Apoyados por la comunión fraterna y según el ejemplo de santo Domingo, santa 
Catalina de Siena y de nuestros mayores que han influido y siguen influyendo en la 
vida de la Orden y de la Iglesia, dan testimonio de su fe, atentos a las necesidades 
de su tiempo y de este modo están al servicio de la Verdad. 
 
6. Teniendo en cuenta los objetivos principales del apostolado contemporáneo de la 
Iglesia, se dedicarán de modo especial, con auténtica misericordia, a remediar las 
diversas formas de sufrimiento, a la defensa de la libertad y la promoción de la 
justicia y de la paz. 
 
7. Animados por el carisma particular de la Orden, saben que su misión apostólica 
brota de la abundancia de la contemplación. 
 



198 

 

II. VIDA DE LAS HERMANDADES 
"LA VIDA" 
8. Se esforzarán por vivir una auténtica comunión fraterna según el espíritu de las 
Bienaventuranzas que se manifestará en toda ocasión por gestos de misericordia y 
de participación de bienes entre los miembros de las hermandades, sobre todo con 
los pobres y enfermos y mediante la oración por los difuntos, de suerte que todos 
tengan un solo corazón y una sola alma (ver Hch. 4, 32). 
 
9. Los miembros de las Hermandades colaborando de todo corazón en el 
apostolado de los hermanos y hermanas de la Orden participan activamente en la 
vida de la Iglesia, siempre dispuestos a colaborar con otros grupos apostólicos. 
 
10. para progresar en el cumplimiento de su vocación inseparablemente 
contemplativa y apostólica, los seglares de santo Domingo recurren principalmente 
a las siguientes fuentes: 
 
a) La escucha de la Palabra de Dios y la lectura de las Escrituras, del Nuevo 
Testamento en particular. 
 
b) La participación activa en la celebración litúrgica y en la Eucaristía, a ser posible, 
diariamente. 
 
c) El recurso frecuente del sacramento de la reconciliación. 
 
d) La oración litúrgica en unión de toda la Familia Dominicana, así como la oración 
privada, la meditación y el Rosario. 
 
e) La conversión del corazón por el espíritu y la práctica de la penitencia 
evangélica. 
 
f) El estudio asiduo de la verdad revelada y una reflexión constante, a la luz de la fe, 
sobre los problemas contemporáneos. 
 
g) La devoción a la Virgen María, de acuerdo con la tradición de la Orden, así como 
a nuestro padre santo Domingo y a santa Catalina de Siena. 
 
h) Las reuniones periódicas de espiritualidad. 
 

"FORMACION" 
11. Su objeto es formar adultos en la Fe, capaces de acoger, celebrar y proclamar 
la Palabra de Dios. Con este fin cada Provincia establecerá un programa: 
 
a) De formación por etapas a los nuevos miembros. 
 
b) De formación permanente para todos los miembros, incluidos los que se 
encuentran aislados. 



199 

 

12. Todo dominico debe de estar preparado para anunciar la Palabra de Dios. Esta 
preparación es el ejercicio de la función profética del bautizado y fortalecido con el 
Sacramento de la Confirmación. 
 
En el mundo actual la predicación de la Palabra de Dios implica especialmente la 
defensa de la dignidad humana, de la vida y de la familia. La promoción de la 
unidad de los cristianos y el dialogo con los no cristianos y los no creyentes son 
parte de la vocación dominicana. 
 
13. Las principales fuentes de la formación dominicana son: 
 
La Palabra de Dios y la reflexión teológica. 
 
La oración litúrgica. 
 
La historia y tradición de la Orden. 
 
Los documentos contemporáneos de la Iglesia y de la Orden. 
 
El conocimiento de los signos de los tiempos. 
 

"PROFESION O PROMESA"   (Debe entenderse mas como compromiso) 
 
14. Para ser incorporados a la Orden, los seglares deberán de hacer una profesión 
o compromiso, que consiste en la promesa formal de vivir según el espíritu de santo 
Domingo y de acuerdo con la forma de vida que indica la propia Regla. 
 
Esta profesión o compromiso puede ser temporal o perpetuo. Se hará con esta 
fórmula u otra sustancialmente parecida: 
 
"EN HONOR DE DIOS TODOPODEROSO, PADRE, HIJO Y ESPIRITU SANTO Y 
DE LA BIENAVENTURADA VIRGEN MARIA Y DE SANTO DOMINGO, YO nn... 
ANTE USTED nn... PRIOR (PRESIDENTE/A) DE LA HERMANDAD Y DE USTED 
nn... ASISTENTE, EN LUGAR DEL MAESTRO DE LA ORDEN DE LOS 
HERMANOS PREDICADORES, PROMETO QUE QUIERO VIVIR SEGUN LA 
REGLA DE LOS DOMINICOS SEGLARES (POR UN TRIENIO) (POR TODA LA 
VIDA)". 
 

lll. ESTRUCTURA Y GOBIERNO 
 
15. La hermandad es el medio propio donde se nutre y sostiene el compromiso de 
cada uno en su vocación. El ritmo de las reuniones variará según las Hermandades. 
la participación asidua a esas reuniones da testimonio de la fidelidad de cada uno. 
16. La admisión de nuevos miembros se hará de acuerdo con las disposiciones 
establecidas en el Directorio, el cual precisará las condiciones y los plazos de 
admisión. La admisión corresponde al responsable seglar de la hermandad quien, 



200 

 

después de emitido el voto decisivo del Consejo, procede con el Asistente religioso 
a recibir el candidato según el modo determinado por el Directorio. 
 
17. Después de un tiempo de prueba determinado por el Directorio, y con el voto del 
Consejo de la Hermandad, el/la responsable laical recibirá con el asistente religioso 
la profesión temporal o perpetua. 
 

"JURISDICCION DE LA ORDEN‖ 
18. Las Hermandades están bajo la jurisdicción de la Orden; sin embargo, gozan de 
la autonomía propia de los seglares, por lo que se gobiernan a sí mismas. 
 

―A NIVEL UNIVERSAL " 
19. a) El Maestro de la Orden como sucesor de santo Domingo y cabeza de la 
Familia Dominicana preside todas las Hermandades del mundo. A él compete 
mantener intacto el espíritu dominicano, establecer las normas prácticas según 
exijan las circunstancias de tiempo y de lugar y promover el bien espiritual y el celo 
apostólico de los miembros. 
 
b) El Promotor general representa al Maestro de la Orden en todas las 
Hermandades y trasmite al mismo o al Capítulo General las propuestas que las 
mismas presentan. 
 

" A NIVEL NACIONAL " 
20. a) El Prior Provincial preside las Hermandades dentro de los límites territoriales 
de la provincia y con el consentimiento del Ordinario del lugar, erige nuevas 
Hermandades. 
 
b) El Promotor provincial (hermano o hermana ) representa al Prior Provincial y por 
derecho propio forma parte del Consejo Provincial de los seglares. Es nombrado por 
el Capítulo provincial o por el Prior provincial con su consejo, habiendo oído al 
Consejo provincial de los seglares. 
c) En el territorio de la Provincia se creará un Consejo provincial de los seglares 
cuyos miembros son elegidos por las fraternidades y que funcionará según las 
normas de los directorios particulares. Este Consejo eligirá al Presidente provincial 
seglar. 
 

"A NIVEL FRATERNIDAD LOCAL " 
21. a) La Hermandad local es gobernada por el Presidente con su Consejo; ellos 
son plenamente responsables del gobierno y de la administración de la Hermandad. 
 
El Consejo de la Hermandad es elegido conforme al derecho común y por 
el tiempo determinado en los directorios particulares. El Consejo elegirá dentro de 
sus miembros al Presidente. 
c) El Asistente religioso (hermano o hermana) tiene por función la asistencia 
doctrinal y espiritual. Es nombrado por el Prior provincial después de oír al 
Promotor provincial y al Consejo local de los seglares. 



201 

 

"CONSEJO NACIONAL E INTERNACIONAL" 
22. a) Cuando haya varias Provincias en el territorio de la misma nación se podrá 
crear un Consejo nacional, según las normas establecidas por los directorios 
particulares. 
 
b) Del mismo modo se podrá crear un Consejo Internacionales se estima útil, 
después de consultar a los seglares de toda la Orden. 
 
23. Los Consejos de las hermandades podrán enviar peticiones y sugerencias al 
Capítulo provincial de los frailes; los Consejos provinciales y nacionales de los 
seglares pueden presentarlos al Capítulo general. 
 
A dicho Capítulo sean invitados, de buen grado, algunos representantes seglares 
para tratar materias que los atañen. 
 

"ESTATUTOS DE LAS FRATERNIDADES" 
24. Las leyes por las que se rigen las Hermandades Seglares de Santo Domingo 
son: 
 
a) La Regla de las Hermandades (Constitución fundamental del laicado, las normas 
de vida y el régimen de las hermandades). 
b) Las Declaraciones generales, del Maestro de la Orden y de los Capítulos 
Generales. 
 
c) Los Directorios particulares. 
 
Dado en Roma el día 28 de enero de 1987, en la fiesta de Santo Tomás de Aquino. 
 
 
 
 
 
 
Fr. Damian Byrne, O.P.    Fr. J. Martin O.P. 
MAESTRO DE LA ORDEN   SECRETARIO 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



202 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



203 

 

APENDICE 2 
 
Extracto de las Actas del Capítulo de Providence  2001  
 

III. EL LAICADO DOMINICANO  

1. Nos alegramos por la vitalidad creciente de tantas Fraternidades Laicales Dominicanas 
y por la aparición de nuevos grupos de laicos dominicos en diversas partes del mundo. 
Su presencia es ―una fuente de nueva vida para la Orden‖1 y un enriquecimiento para su 
misión. La lúcida y más comprometida toma de conciencia de los laicos de su vocación 
y misión laical en la Iglesia, en la Orden y en el mundo; la fuerte atracción del carisma 
dominicano; la misión de predicar la Palabra de Dios en este mundo en cambio; y la 
vitalidad y opciones apostólicas de la Familia dominica son un estímulo y una 
provocación evangélica a encarnar, de maneras diversas, la vida y la misión 
dominicanos desde la peculiar condición laical eclesial. 

 
2. Las Fraternidades Laicales Dominicanas se están renovando y rejuveneciendo en 

algunos países2. No ocurre lo mismo en otros. Posiblemente se deba a la superación o 
no de viejos esquemas; a la atención, interés y acogida que los frailes les brindan; y a la 
calidad de  formación que se les ofrece. En ocasiones, los frailes no comprendemos y, 
por lo tanto, no valoramos su vocación en el seno de la Orden al servicio de su misión 
como laicos en los diversos ámbitos del tejido humano secular: familiar, político, socio-
cultural, económico y laboral3. Esta deficiencia nuestra ya fue advertida por el Capítulo 
de Bolonia (34.3) y, recientemente, por el Maestro de la Orden, fr Timothy Radcliffe, en 
su ―Relación sobre el estado de la Orden‖4. 

 

3. Además de las Fraternidades Laicales Dominicanas, están apareciendo nuevos grupos 
de laicado dominicano. ―A  veces, existe una preocupación de que estos nuevos grupos 
estén dejando al margen a las fraternidades laicales [...], pero no puede haber ninguna 
rivalidad. Las fraternidades tienen un papel irreemplazable en la vida de la Orden‖5, y 
cada uno de los nuevos grupos (Movimiento Juvenil Dominicano, Voluntariado 
Dominicano Internacional, Movimientos de Asociados a las Congregaciones de 
Hermanas, Laicos asociados a los frailes, etc.)  viven, a su modo, los valores 
dominicanos básicos de oración, estudio, comunidad y predicación en diferentes 

ámbitos. 
 

Recomendaciones y Declaraciones 
 

1. Recomendamos encarecidamente a los frailes que acompañen diligentemente a los 
laicos dominicos ofreciéndoles lo mejor de sí mismos, en beneficio de ellos y de su 
misión, y tengan la apertura generosa para acoger la riqueza que ellos les brindan 
desde la diversidad de su condición laical. 

 

                                                           
1
 Relatio Magistri, 6.5.2. 

2
 Cf Relatio Magistri, 6.5.1 

3
 Cf Lumen Gentium 31 

4
 n. 34,3.- Relatio Magistri, 6.5.1 

5
 Relatio Magistri, 6.5.2. 



204 

 

2. Como requisitos para el reconocimiento de nuevos grupos de laicos dentro de la Familia 
Dominicana, recomendamos, basándonos en las sugerencias del Capítulo de Bolonia 
[n. 177], los siguientes: 
a) Participar en la misión dominicana de predicar y enseñar la Palabra de Dios. 
b) Participación y colaboración activa en las realizaciones concretas de la misión local 

y universal de la Orden. 
c) Un gobierno que exprese la tradición democrática y comunitaria de la Orden. 
d) Comunidad de vida y oración, unidad en la plegaria con toda la Orden; formación y 

estudio para el ministerio de salvación y las tareas apostólicas a las que han sido 
llamados. 

e) Conocimiento y apropiación de la historia de la Orden, de sus orígenes y 
espiritualidad. 

f) Adhesión a la misión de la Orden, aún sin hacer explícito ningún tipo de compromiso 
formal, o bien asumiéndolo progresivamente a través de promesas u otras formas 
de compromiso  temporal o perpetuo. 

 

3. Recomendamos al Promotor General del Laicado Dominicano, en colaboración con 
sus pares a nivel internacional y nacional que: 

 
a) en su acompañamiento a los grupos del laicado dominicano, procuren que, en 

sus ritmos dinámicos de rejuvenecimiento y crecimiento, sean –por una parte-  
fieles a nuestra genuina tradición y –por otra- estén iluminados y estimulados por 
la creatividad teologal dominicana, para lograr discernir comunitariamente su 
propia identidad de vida y misión en los tiempos actuales. 

 
b) además de animar la vida y misión de estos grupos, les ofrezcan  las mejores 

posibilidades para su formación, ya que la preparación para la misión del laico 
dominico ―presupone una profunda formación en nuestra tradición teológica. 
Esto es más que simplemente conocer la vida de Santo Domingo y Santa 
Catalina. Es una iniciación a nuestra manera de hacer teología, sea o no de 
modo académico‖6. 

 
c) vea la conveniencia de organizar encuentros internacionales de Delegados de 

Laicos Dominicos juntamente con los Promotores del Laicado Dominicano. El 
objetivo de estos encuentros será: buscar maneras de promover el laicado a 
nivel nacional, regional e internacional; discernir las mejores estructuras que 
favorezcan este fin; designar, de manera provisoria, delegados laicos para 
participar en ciertas instancia de la Familia Dominicana donde todavía no están 
representados.   

 

Declaración 
4. Constatamos que no está previsto en la ―Regla de las Fraternidades Seglares de Santo 

Domingo‖  la posibilidad de dispensa o despedida de miembros de las Fraternidades 
después de sus compromisos definitivos. Hasta que este asunto sea integrado en una 
edición revisada de la Regla, declaramos que  los Provinciales, a petición de los 
Consejos Locales de las Fraternidades, tienen autoridad para dispensar o despedir a 
miembros de las Fraternidades después de sus compromisos definitivos.  
 
 
 

                                                           
6
 Relatio Magistri, 6.5.1 



205 

 

VIII.   Vitalidad. Pluralidad y Comunión de la Familia Dominicana  
Extracto de los números 406-423 que recogen las recomendaciones de los últimos 
Capítulos y de la Asamblea General de la Familia Dominicana de Manila-2000: 
 
406. En nuestros Capítulos Generales siempre reservamos un tiempo para dedicarlo a la 
Familia Dominicana. No pensamos en ella fríamente, como si nos fuera ajena o se tratara 
simplemente de un tema conceptual para considerar. Para nosotros significa mucho más 
que eso: hacemos un discernimiento comunitario de nuestra honda experiencia de vida y 
misión, vivida fraternalmente con las monjas, los frailes, las hermanas y los laicos, mujeres 
y varones y también muchos jóvenes con quienes compartimos el amor filial entrañable a 
Domingo y la fuerte atracción por el ministerio de la predicación. 
 

407. Hace años, el Capítulo de México [1992], haciendo memoria del pasado, atestiguaba 
una realidad que hoy se afirma y crece con fuerza entre nosotros: ―Desde hace unos 30 
años se constata la recuperación y el desarrollo de una vieja realidad: la Familia 
Dominicana‖ (116). Durante estos últimos años, nuestra familia crece y se agranda. Diría el 
Maestro de la Orden, fr. Buenaventura García de Paredes [1926] que ―la sangre de Santo 
Domingo fluye en las venas de todos sus hijos e hijas espirituales‖. Hoy fluye con energía. 
El Simposio Internacional de la Familia Dominicana de Bolonia en abril de 1983 y la gran y 
fructuosa Asamblea General de la Familia Dominicana de Manila, en octubre del 2000, 
atestiguan esta vitalidad. 
 

408. La Familia Dominicana está en pleno crecimiento. Siguiendo el símil del árbol, 
podemos decir que sus ramas son cada vez más frondosas y anuncian una buena cosecha. 
Es cierto que no todas sus ramas crecen con el mismo ritmo y pujanza. Aparecen nuevos 
brotes verdes que auguran frutos nuevos; las viejas ramas mantienen su vigor en espera 
confiada de mayores frutos. Nuestras raíces son verdaderamente profundas y arraigan en 
la fecundidad del carisma de Domingo. Nos alegra constatar que estamos plenamente vivos 
y nos sorprende nuestra fecundidad. Damos gracias a Dios por ello, y admiramos cada día 
más la atracción que el antiguo carisma de Domingo ejerce en estos nuevos tiempos de 
incertidumbres y esperanzas. 
 

409. Dentro de la Familia Dominicana, gracias a su fecundidad y amplitud de acogida, hay 
diversos modos de vivir el carisma y la misión de la predicación, que se complementan 
entre si y, consecuente mente, acrecientan el vigor y riqueza de la misión común. Esta 
diversidad de opciones, nacidas en experiencia profunda del carisma dominicano, es 
nuestra gran riqueza porque estas diferencias de estilos de vida y de opción nos 
complementan mutuamente, enriquecen generosa y fraternalmente nuestras vidas y dan 
mayor expresividad, energía y credibilidad a nuestra misión común. 
 

410. Descubrimos que somos familia en la sencilla celebración de nuestras fiestas, en la 
oración común, en la reflexión compartida y, finalmente, cuando salimos juntos a la misión. 
Comunión y misión son el nexo vital que nos une. Monjas y frailes, laicos y hermanas, 
varones y mujeres, recorremos los mismos caminos proclamando la misma Palabra con 
voces distintas. Cada uno de nosotros vivimos nuestro compromiso para la misión de 
maneras diversas, con votos, promesas o sin ellos; en el monasterio, en los conventos, en 
el seno familiar y en las diversas profesiones en el trajín del mundo. Pero, todos nos 
sentimos unidos fraternalmente en la misión y unánimemente reconocemos ―como sucesor 
de Santo Domingo al Maestro de la Orden, quien es el principio y signo de unidad de la 
Familia Dominicana‖ (Bolonia 146), y ―el único que fuera del Capítulo General, garantiza y 
promueve la fidelidad al espíritu de Santo Domingo‖ (Documento de Bolonia sobre la 
Familia Dominicana, 3.2). 



206 

 

Algunas dificultades 
411. Constatamos, no obstante, que en el seno de la Familia Dominicana se suscitan, en 
algunos lugares, ambigüedades y tensiones que lesionan la convivencia y la misión común 
(Cf Informe del Promotor General del laicado dominicano B. 1). Entre otros motivos, a causa 
de una cierta resistencia ante lo nuevo que aparece en nuestra Familia, sin hacer de ello un 
conveniente discernimiento. 
 

412. Algunos miembros de la Familia Dominicana están preocupados por la ambigüedad 
que, a su juicio, existe entre la noción de ―Orden de Predicadores‖ y ―Familia Dominicana‖. 
Piden, por ello a este Capítulo General una mayor clarificación que manifieste sus 
diferencias mutuas y, además, solicitan que digamos una palabra acerca de la relación que 
ha de entablarse entre ambas. Otros, han mostrado su preferencia no tanto por entrar en el 
análisis de sus aspectos jurídicos sino por profundizar la colaboración entre ellas. 
 

413. Estas dificultades suelen surgir cuando nace algo nuevo, como creemos es nuestro 
caso. El Espíritu Santo, suscita sin cesar en la Iglesia, de manera siempre nueva y a 
menudo sorprendente, diferentes formas de vida evangélica. Hemos de acogerlas 
gozosamente, después de hacer acerca de ellas un claro discernimiento. Entre nosotros, el 
Maestro de la Orden y el Capítulo General son quienes garantizan la autenticidad de lo 
nuevo, de las nuevas fundaciones que desean vivir la riqueza del carisma dominicano. Por 
eso, es importante que nadie en la Familia Dominicana se vea tentado a hablar o a actuar 
de una manera que este carisma parezca confiscado en beneficio de algunos o que no 
pueda ser distribuido de manera justa y apropiada. 
 

Orden de Predicadores y Familia Dominicana 
414. El carisma de Domingo, don de Dios para la Iglesia, es uno e indiviso: la gracia de la 
predicación que se nutre y crece en la contemplación. Este carisma, por su gran vitalidad 
apostólica, se va revelando sucesivamente en el transcurso del tiempo con nueva 
expresividad y riqueza y, a la vez, va haciéndose realidad histórica concreta mediante 
maneras y grados distintos de vida apostólica, gracias a su gran capacidad de entusiasmar 
a mujeres y varones, jóvenes y adultos, creyentes en Jesús y testigos del Reino. 
 

415. El nombre de ―Orden de Predicadores‖ designa orgánicamente a las personas 
convocadas por el Espíritu Santo, cuyo modo de vida, confirmado por la Iglesia, deriva del 
carisma particular dado a Santo Domingo. El nombre de ―Familia Dominicana‖ evoca el 
acercamiento mutuo hacia una mayor unidad de todos los llamados por el mismo Espíritu a 
participar de diferentes modos de este carisma. En etapas históricas distintas y sucesivas 
ambas constituyen un proceso homogéneo y sin fisuras. Todos en la Familia Dominicana 
nos sentimos unidos, hermanados, por la única misión de la predicación ―de la palabra de 
Dios, propagando por el mundo el nombre de nuestro Señor Jesucristo‖ (LCO 1,1) según el 
talante de Domingo. 
 

416. En el transcurso del tiempo nacen del mismo tronco de la Orden nuevas agrupaciones 
con sus proyectos de vida y misión, inspirados en los rasgos característicos del carisma 
dominicano, y adquieren formas jurídicas distintas, de acuerdo a la época. En la actualidad: 
 

1. Los Frailes prometen obediencia al Maestro de la Orden ―conforme a las leyes de los 
Predicadores‖ [LCO 17,II]; las Monjas hacen profesión al Maestro de la Orden [LCO 143] y 
están unidas a los frailes en un sentido espiritual. Su relación jurídica con la Orden está 
expresada en sus propias Constituciones [LCM]. Los Laicos ―se incorporan a la Orden‖ 
(Regla de las Fraternidades Seglares de Santo Domingo, 2) en las Fraternidades Seglares 
de Santo Domingo, hacen su promesa al Maestro de la Orden, y siguen la ―Regla de las 



207 

 

Fraternidades Seglares de Santo Domingo‖ [FCDL] aprobada por la Iglesia. De modo 
semejante, Las Fraternidades Sacerdotales Dominicanas procuran ―informar su vida y su 
ministerio con el espíritu de Santo Domingo‖ [LCO 149,II]. 
2. Las Hermanas de las distintas Congregaciones Dominicanas, tan numerosas en nuestra 
Familia, participan de la misión y del carisma de la Orden a través de la riqueza de sus 
carismas congregacionales, aunque no tengan un vínculo jurídico directo con el Maestro de 
la Orden. Son Congregaciones agregadas a la Orden por el Maestro de la Orden, 
conservan su total autonomía y pueden proponer al Capítulo General de los frailes sus 
deseos y sugerencias referentes a la Familia Dominicana [CIC 580; Cf LCO 415,III]. Los 
Institutos Seculares, agregados a la Orden ―abrazan la profesión de los consejos 
evangélicos en el mundo, según el espíritu de Santo Domingo‖ [LCO 147]. 
 

3. Las Asociaciones anejas señaladas en LCO (152 y apéndice 4), los nuevos grupos que 
pueden ser reconocidos por los Capítulos Provinciales de los frailes o por los priores 
Provinciales con sus Consejos (Ávila, 89) o por las Prioras Generales de las 
Congregaciones de Hermanas (CIC 303; Bolonia, 173), los integrantes de los diferentes 
grupos del Movimiento Juvenil Dominicano y muchas otras personas que, sin ningún tipo de 
compromiso formal, participan y colaboran de diversos modos con la misión de la Orden. 
Nuestra Familia ha sido siempre una casa abierta que acoge sin cesar a nuevos miembros, 
por eso el Capítulo de Bolonia afirmaba que la Familia Dominicana puede ser considerada 
como un movimiento abierto a nuevas formas de vida y misión. 
 

417. La ―Orden de Predicadores‖, está configurada por aquellos que, mediante la profesión 
(para los que siguen los consejos evangélicos, las monjas, los frailes) o las promesas (para 
los miembros de las fraternidades laicales y sacerdotales que se comprometer a un modo 
de vida evangélico adaptado a su condición) hechas al Maestro, se integran a la Orden (Cf. 
CIC 303 y 614; LCO 142 y 149; LCM 1, *2; RFLSD, 2). Su incorporación a la Orden implica 
el compromiso permanente de vivir el estilo peculiar de su vida dominicana, aprobado por la 
Iglesia, que tiene a Domingo como modelo ejemplar. 
 

418. Tanto las hermanas como los miembros de los Institutos Seculares, de las 
Fraternidades Laicales y Sacerdotales, las monjas y los frailes pueden ser considerados 
verdaderamente, por diversos títulos, integrantes de la Orden de Predicadores, entendiendo 
el término Orden en un sentido amplio que incluye a todos los que asumen el compromiso 
de un género de vida particular, inspirado en la vida y misión de Santo Domingo y aprobado 
por la Iglesia, cada uno según su propia condición y con la autonomía respectiva 
establecida en sus propios estatutos (Cf. Madonna dell‘Arco, n 225). 
 

419. Si el término Orden expresa más bien una organización jurídica precisa, la imagen de 
Familia evoca la experiencia de una pertenencia mutua, por la que nos reconocemos y nos 
apoyamos mutuamente como hermanas y hermanos todos los que reconocemos a Santo 
Domingo como Padre común. Integrada en las Constituciones por el Capítulo General de 
1968 (LCO 1,IX), esta imagen refleja una realidad antigua que quiere ser vivida de un modo 
nuevo. Pone de manifiesto la comunión fraterna entre las distintas ramas y la conciencia de 
que esta realidad implica vínculos profundos entre nosotros y actitudes concretas de 
complementariedad y colaboración, de respeto mutuo e igualdad de dignidad, en la 
diversidad y peculiaridad de cada rama. Estas diferencias surgen de las urgencias de 
nuestra misión, que exige servicios diversos y complementarios (Quezón City, 65). 
 

420. El Maestro de la Orden, como sucesor de Santo Domingo al frente de la Orden, ocupa 
un lugar fundamental dentro de la Familia Dominicana, como ―principio y signo de unidad‖. 
No obstante, ―si bien el Maestro de la Orden juega el mismo papel con todas las ramas al 



208 

 

promover la fidelidad al espíritu de Santo Domingo, hay que tener en cuenta que su relación 
con ellas es de orden y grado diferente‖ (Bolonia. 146). 
 

Exhortaciones 
421. Exhortamos a los frailes e invitamos a todos los otros miembros de la Familia 
Dominicana al ―cambio de mentalidad‖, al que invitaba el Capítulo General de Bolonia 
[1998] (34,3) a fin de estrechar más nuestros vínculos fraternos. Exhortamos a los frailes 
también a acoger con hospitalidad generosa y atenta especialmente a los matrimonios, a 
las familias y a los jóvenes para que tengan la oportunidad de compartir la liturgia, la 
oración, el estudio y, de este modo, lograr trabajar juntos en misión, enriqueciéndonos unos 
a otros en beneficio del servicio común de predicar la Palabra de Dios. 
 

422. Exhortamos a todos los miembros de la Familia Dominicana a vivir juntos 
gozosamente nuestra misión de Predicadores, en un clima de fraternidad, diálogo y libertad. 
―Para ser realmente una familia de predicadores -nos decía el Maestro de la Orden, fr. 
Timothy Radcliffe- debemos reconocer la autoridad de unos para con otros. Yo debo admitir 
la autoridad de una hermana porque habla desde la verdad de su experiencia como mujer, 
o quizá también como profesora o teóloga‖; Debo dar autoridad al laico dominico que sabe 
mucho más que yo de muchas cosas: quizá del matrimonio, o de alguna ciencia o arte. Si 
reconocemos la autoridad de unos y de otros, seremos verdaderamente una familia de 
predicadores. Juntos podemos hallar una autoridad que ninguno de nosotros tiene 
individualmente. Debemos encontrar juntos nuestra voz‖ (Mensaje de Fr. Timothy Radcliffe, 
Maestro de la Orden. Alabará bendecir y predicar. La misión de la Familia Dominicana. 
Manila 2000). 
 

Exhortaciones y recomendaciones para la colaboración.  
423. ―Colaborar -nos decía el Capítulo de México (116)- significa trabajar juntos. Y esto, que 
es aplicable a toda familia, lo es con mayor razón hablándose de la Familia Dominicana que 
tiene en común ‗la particular misión de proclamar la Palabra de Dios‘ [Documento de 
Bolonia 4.1]. El Capítulo, por tanto, acentúa con firmeza la común dignidad e igualdad de 
todos los que pertenecen a la Familia Dominicana, hombres y mujeres, clérigos y laicos, y 
auspicia que la colaboración entre ellos, ya parcialmente conseguida con resultados muy 
alentadores, sea intensificada y extendida a todos los campos [...] Así, desde la unidad y la 
diversidad, la Familia Dominicana será signo profético para el mundo actual, porque 
nacemos como familia, nos formamos como familia, y somos misión como familia‖. 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



209 

 

APENDICE 3 

              ACTAS DEL SEGUNDO  
CONGRESO INTERNACIONAL DE LAS 

FRATERNIDADES LAICALES DOMINICANAS / BUENOS 
AIRES 2007 

 
 

 

 
 

 
CONTENIDO                                                                                              Página  
  
Presentación  1 
Discurso De Apertura: 2 
Fr. Jerry Stookey, OP  
Reflexión del Maestro de la Orden: 4 
Fr. Carlos Azpiroz Costa, OP  
Resoluciones  6 

 

Presentación        Navidad 2007  
 

Queridas Hermanas y Hermanos, 
 

Conservamos, ciertamente, gratos recuerdos de nuestro Congreso Internacional del 2007, 
que tuvo lugar en Pilar, Buenos Aires, Argentina. Aún caldea nuestros corazones la 
memoria de nuestra histórica reunión -después de 22 años del Congreso Internacional de 
Montreal, Canadá- tan enriquecedora en los frutos obtenidos, tanto en las sesiones de las 
Comisiones como en la Asamblea Plenaria. 
 

Vuestra activa y generosa participación en el Congreso hizo de él un acontecimiento 
fructífero, que nos ha de ayudar en nuestras tareas apostólicas y en nuestro crecimiento 
evangélico. 
 

Las Actas que adjuntamos, tal como fueron aprobadas por el Congreso, fueron 
cuidadosamente revisadas por el Consejo Internacional de Fraternidades del Laicado 
Dominicano, incluidos los Presidentes de las Comisiones. Esta revisión se centró 
principalmente en el lenguaje de las traducciones. Las Actas revisadas fueron presentadas 
por el Promotor General del Laicado Dominicano, Fr. David Michael Kammler, OP al 
Maestro de la Orden, Fr. Carlos Alfonso Azpiroz Costa, OP y al Consejo de la Curia para su 
aprobación.  
 

Las Actas del Congreso Internacional del 2007 fueron todas aprobadas en la reunión del 
Consejo de la Curia en Noviembre del 2007 en Roma. Desde aquí queremos hacer llegar 
nuestro agradecimiento de todo corazón al P. Maestro y a su Consejo. 
 
Estamos seguros que haréis que estos documentos sean distribuidos entre vuestros 
respectivos Consejos Provinciales y, a través de ellos, entre las fraternidades y capítulos. 



210 

 

 

Que conservemos encendida la visión de nuestro P. Santo Domingo a medida que 
caminamos, teniéndonos mutuamente como Compañeros en la Predicación. 
 

Y que la alegría, el amor y la paz de la primera Navidad permanezcan siempre en nuestros 
corazones y en nuestras vidas. Vuestros en Santo Domingo, 
 
PROF. DR. BELEN LOREZCA-TANGCO, O.P. 
Coordinadora ICLDF 
Presidencia del Congreso 
 
SRA. TERESITA TENTI DE VOLTA, O.P. 
Secretaria General del Congreso 
 
FR. GERALD STOOKEY, O.P. 
Promotor General antiguo para Laicado Dominicano 
 
FR. DAVID MICHAEL KAMMLER, O.P. 
Promotor General para Laicado Dominicano 
 
Presidentes de Comisiones: 
Oración y Predicación    - SRA. PATRICIA KELLY, O.P. 
Estudio e Formación     - SRA. DORIS STUKES, O.P. 
Gobierno: Regla y Estatutos    - SRA. PATRICIA ROBINSON, O.P. 
Organización y Estructura    - SRA. LAURIE BISZKO, O.P. 
Economía y Finanzas    - SR. PEDRO TORRES CASTELLANOS, O.P. 
Presencia del laicado dominicano  - SR. MARCUS KEJUNGKI, O.P 
 en la Orden y en la Iglesia                                          
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



211 

 

Discurso De Apertura   
 

PERMITÁMONOS NO SOLAMENTE LLAMARNOS “DOMINICOS”  
SINO TAMBIÉN SER HOY “PREDICADORES”   
 

POR   FR. JERRY STOOKEY, OP PROMOTOR GENERAL DEL LAICADO DOMINICANO  

 

¡Buenos días predicadores! Gracias por venir a Argentina para asistir al Congreso 
Internacional de Fraternidades Laicales. Sé que todos vosotros habéis tenido que 
hacer un gran esfuerzo para participar en el Congreso y estar hoy aquí. 
 

¿Cómo está siendo nuestra predicación? Esta es una pregunta que todos nosotros, 
dominicos, debemos hacernos regularmente, al comienzo de cada nuevo día. Así, al 
iniciar este Congreso cuyo tema es ―Laicos Dominicos: compañeros en la 
predicación‖, preguntémonos a nosotros mismos ahora: ―¿cómo predicamos?‖ 
 

Imagino que podríamos emplear toda la semana escuchando las respuestas de 
cada uno a esta desafiante pregunta acerca de nuestra predicación. Tomaríamos la 
palabra por turno y expondríamos que significa para CADA UNO ser predicador. 
Seguramente, la intervención de cada uno incluiría mucho sobre A QUIÉNES 
predicamos o QUÉ mensaje es el que con más frecuencia predicamos. Como 
discípulos de hoy, tendríamos que responder a la pregunta que Jesús nos hace en 
la actualidad: ¿Quién decís que soy yo? –y, especialmente, ¿se lo decís a los 
demás? ¿Cómo comunico personalmente a los demás la Palabra de Dios? Imagino 
que de algunos de vosotros escucharíamos historias sobre lo difícil que es predicar 
a determinadas personas o lo duro que resulta dar testimonio de Dios en 
circunstancias adversas. Muchos en esta sala compartirían extraordinarias historias 
de lo que ya han sufrido en esta vida a causa de nuestra fe en el Señor Crucificado 
y Glorificado. Muchos de nosotros tendríamos la oportunidad de contar grandes e 
importantes éxitos de nuestra predicación y de cómo celebramos la Palabra Viva de 
Dios con aquellos necesitados de su escucha y cómo responden al recibirla.  
 

Personalmente, creo que los dominicos, individual y colectivamente, deberíamos 
preguntarnos frecuentemente cómo está siendo nuestra predicación. Toda nuestra 
vida y misión deberían de estar enfocadas a la Santa Predicación, tendríamos que 
desarrollar una profunda autoconciencia y llamarnos a nosotros mismos 
PREDICADORES. ¿Os habéis levantado esta mañana preguntándoos cómo puedo 
contribuir yo a propagar la palabra de Dios hoy? Un dominico debe preguntarse: 
―¿quién necesita escuchar el mensaje del amor de Dios en mi lugar de trabajo?‖. Un 
Laico Dominico debe decirse a sí mismo: ―necesito ser mejor ejemplo cristiano aquí, 
en mi barrio‖. Un Capítulo o Fraternidad Laical Dominicana podría elaborar 
conjuntamente un proyecto de predicación comunitario. Como veis, creo que cada 
provincia dominicana, monasterio, convento, fraternidad o grupo debería evaluar 
toda su vida y misión en relación a la Predicación. Todos nosotros deberíamos 
incluir un informe sobre nuestra predicación en cada uno de nuestros encuentros.  
 

La reciente carta del Maestro sobre la Predicación con motivo del 800 Aniversario 
de la Fundación de las Monjas me recuerda la llamada del Concilio Vaticano II a 
volver a las raíces y al carisma originario de la predicación. Como fr. Carlos señala: 



212 

 

―caminemos fieles al amor primero‖. ¿Somos fieles a ese amor primero que 
sentimos cuando comenzamos a conocer a Cristo y cuando caminamos por primera 
vez en la senda de la predicación? Retornemos a lo que siempre hemos sido y a lo 
que se supone que seguimos siendo: PREDICADORES 
 

La Carta a los Romanos (10,14) pregunta:‖ ¿Y cómo oirán hablar de él, si nadie lo 
predica?‖ ¿Cómo habrá nadie predicando a menos que haya personas que sean 
enviadas y vayan a predicar? ¿Cómo irán y predicarán a menos que conozcan 
aquello en lo que creen y se vean a sí mismos decididamente como predicadores? 
Así, astutos como serpientes (Mt 10,16), debemos ir y encontrar mil y un modos de 
predicar.  
Ciertamente, nadie puede dar aquello de lo que carece. Del mismo modo nosotros, 
que ―tenemos‖ que predicar o que SOMOS predicadores y nos autodenominamos 
Orden de Predicadores, tenemos que dar lo que hemos recibido. ¡Vayamos a 
predicar! Timothy Radcliffe solía decir que los dominicos somos esencialmente 
MISIONEROS, quizás la primera orden religiosa verdaderamente misionera de la 
Iglesia. Ser predicador dominico no es algo en relación a NOSOTROS MISMOS o 
una vocación para salvar mi propia alma, aunque ese sea el final que esperamos. 
Ser predicador dominico es algo que se es en relación a los OTROS, como 
enviados en misión. No centrados-en-nosotros-mismos sino dirigidos-a-los -otros. 
 

Para celebrar verdaderamente nuestro 800 aniversario, propongo hacer hincapié en 
nuestro ser ―Orden de Predicadores‖, tal y como, en las últimas décadas, nos 
fijamos en nuestro ser ―Dominicos‖. Este es nuestro 
amor primero, no ser seguidores de Domingo de Guzmán, sino por encima de todo, 
seguidores de Jesucristo. Cuando la Orden de Predicadores comenzó su caminar, 
podíamos haber sido llamados ―Dieguitos‖ en lugar ―Dominicos‖ ya que fue el obispo 
Diego de Osma quien dirigió inicialmente el proyecto de la predicación, tal y como 
nuestra historiadora dominica Barbara Beaumont  ha señalado.  
 

Con demasiada frecuencia ser ―Dominicos‖ es entendido de manera folclórica (sin 
que con ello quiera decir que hay que eliminar nuestras bellas tradiciones en blanco 
y negro, y sus lindos perros con antorchas). Lo verdaderamente esencial es ser una 
orden de PREDICADORES, no simplemente ―Dominicos‖. Los dominicos corremos 
el mismo riesgo que muchos católicos, a saber, olvidar casi completamente el 
proyecto inicial, el amor primero, el mensaje predicado por Jesús de que Dios nos 
ama a todos. Y en su lugar fijarnos simplemente en el atractivo cultural de ser 
cristiano o dominico. Convirtiéndonos en cristianos y dominicos por DEVOCIÓN, 
pero no en predicadores por VOCACIÓN, como lo fueron Jesús y Domingo. De 
hecho, la palabra ―Dominico‖, tan querida como es, nos mantiene inactivos, 
neutrales, fija toda nuestra atención en MI ser. Sin embargo, la palabra ―Predicador‖ 
es dinámica, no puede ser usada como simple seña de identidad, sino que además 
implica mi deber de ser predicador para los OTROS. Al  igual que Jesús y su 
discípulo Domingo de Guzmán, no debemos vivir para nosotros mismos sino para 
ÉL y para los OTROS.  
 



213 

 

A Dios gracias, la Orden de Predicadores ha creado una nueva Comisión 
Internacional para la Predicación formada por hombres y mujeres predicadores 
procedentes de las distintas ramas de nuestra Familia. ¿Podrán ayudarnos durante  
este Año Jubilar por el aniversario de la fundación a hacernos diariamente la eterna 
pregunta de ―cómo esta siendo nuestra predicación?‖   
 

El Evangelio nos urge a predicar algo que no podemos ignorar. Tal y como Rubén 
nos recordaba en su reflexión en la oración de la mañana, el mundo esta lleno de 
sufrimiento y necesidades. Podría decirse que el mundo está esperando que 
prediquemos. Pero, ¿serán enviados los predicadores? ¿Cómo escuchara el mundo 
si no hay nadie preparado y enviado para predicar? 
 

Muchos no conocen o no creen en Jesús como el Cristo. Y todavía son más los que 
han oído hablar de él o incluso dicen seguirle, pero no creen en lo que predicó. 
Jesús se esforzó en mostrar en la sinagoga y al mundo entero que Dios es amor y 
que todas las personas son creadas por su amor y todas sus criaturas son por Él 
amadas. ¡Todo ser humano sobre la faz de la tierra es tu hermano o tu hermana! 
Esta es la predicación que hace justicia. No la justicia buscada desde una campaña 
política o una unión de trabajadores o una ideología. Sino la justicia bíblica, que 
defiende los mismos derechos para toda persona: ellos son tus hermanos y 
hermanas, te gusten o no; Dios los ama, aunque los demás no les amen, porque 
todas las personas son hijos de Dios, tal y como Jesús predicó; especialmente 
aquellas  a las que excluimos y odiamos: viudas, huérfanos, leprosos, enfermos, 
mujeres y niños, extranjeros, recaudadores de impuestos y soldados.  
 

Y también es esta la predicación que construye la paz. No la paz perseguida desde 
una solución política o un movimiento pacifista o una filosofía. Sino la paz bíblica, 
que significa amar y compadecerse incluso de nuestros enemigos. En nombre de 
Cristo no puedes matar a tu enemigo. En comunión con Cristo, todo asesinato es 
fratricidio porque cada vez que alguien asesina es a su hermano o a su hermana a 
quien esta matando. Desde luego que tenemos enemigos y existe gente malvada. 
Pero ellos son nuestros hermanos y hermanas que han confundido su camino y sólo 
por medio de nuestro amor, compasión, perdón y perseverante oración y 
predicación podrá llegarles la conversión. Paz y justicia son la predicación 
fundamental del mensaje de Cristo: Dios ama a todos por igual y, como hijos de 
Dios, todos son tus hermanos y hermanas, por eso no debes matar a ninguno de 
ellos, ni tan siquiera a tus enemigos 
 

No creo que el mundo escuche este mensaje o lo que predicamos con suficiente 
claridad. Es una difícil tarea ser un predicador fiel. Requiere compañeros. ¡No 
pretendamos predicar solos! No existen cosas como dominicos solitarios –somos la 
compañía de predicadores, compañeros en predicación, comunidad y familia de 
predicadores. Requiere compañeros de oración. Requiere socios o colegas con los 
que estudiar y aprender. Será necesario el apoyo, la corrección fraterna y 
organización; el mundo NO es ajeno a ciertas oposiciones estructuradas contra el 
mensaje del amor de Dios. Jesús comenta a este respecto: ¡como pueden los 
enemigos y los malhechores triunfar en sus fechorías y ser tan hábiles en hacer 
daño mientras nosotros, fieles predicadores, actuamos por separado, 



214 

 

permanecemos desorganizados y despistados! ¡Jesús anima a sus discípulos a 
ORGANIZARSE, no a AGONIZAR!  
 

Todo esto es el trabajo para este Congreso, debemos ser más efectivos, fieles 
predicadores para el mundo, al estilo de Santo Domingo.   
 
 

Fr. JERRY STOOKEY O. 
 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



215 

 

Reflexión del Maestro de la Orden  
 

COMPAÑEROS EN LA PREDICACIÓN   
 

En la Argentina, la expresión ―compañero‖, tiene otra connotación. Dejando de lado 
esa connotación, les digo: ―Bienvenidos compañeros‖. No he venido a decirles que 
es lo que harán esta semana, sino a pedirle a San José que nos ayude a ver que es 
esto de ser predicadores.  
 

El N.T. nos cuenta que José, tiene muchos sueños y que Dios le habla en los 
sueños, pero no es para nosotros una invitación a dormir.  
 

¿Qué significan los sueños? No soy un experto. Los sueños, sueños son, la vida es 
un sueño. En todos los lenguajes soñar, significa: expectativa, deseos, planes, 
ilusión. Decíamos ayer que se habla de laicos que se entregan a la predicación, a 
Dios, a Domingo y a los frailes.  
 

La primera regla de Munio de Zamora, desde 1285, es un poco desafiante. El era un 
hombre muy desafiante y lleno de sueños, y se animó a constituir la primera regla 
para los laicos. Con el tiempo se fue arreglando: Así llegamos al Simposio de 
Bolonia en 1983, el Congreso de Montreal de 1985, donde había muchos laicos, 
pero muchos más frailes; ahora gracias a Dios, es al revés, hay más laicos que 
frailes. El Encuentro de Familia Dominicana en Manila en el año 2.000, y finalmente 
el Congreso de Fanjeaux, donde estuvo junto a la demás familia, el Consejo de los 
Laicos, y tantos Capítulos Generales de los frailes, especialmente de 1997 y 2004.   
 

José tiene una ―compañera‖, una prometida, María, según la ley. Ella realmente es 
parte de sus sueños, parte ―privilegiada‖, más que especial. Pero María espera un 
hijo que no es suyo, y el sueño pasa a ser una pesadilla; y es muy difícil ver que 
uno no es parte de los sueños de los seres queridos. José según parece, no tiene 
lugar en los sueños de María, su ―compañera‖ en la vida, pero parece que ella tiene 
otros sueños  
 

Los sueños de los otros: Santo Domingo no es un estratega o empresario de la 
predicación, es simplemente un ―predicador‖; se da cuenta que no bastaron las 
reformas gregorianas e incluso la del IV Lateranense. El pueblo tiene  hambre y sed 
de la Palabra. Santo Domingo, es un profeta porque lee la realidad a la luz de la 
Palabra de Dios, evitando todo relativismo centrifugante 
 

Pero el profeta, lee la Palabra de Dios tomándole el pulso a la realidad, las cosas 
que pasan son signos de los tiempos. Santo Domingo evita todo tiempo de 
fundamentalismo. La palabra de Dios se aplica hoy igual que ayer, porque está 
escrito.   
 

Y en su sueño asocia a la Sacra Praedicatio a las mujeres; celebramos los VIII 
siglos de la fundación del primer monasterio de Prulla, y los historiadores nos 
ofrecen documentos que hablan de laicos y matrimonios que se entregan en 1207 
―ellos y sus bienes a Dios, a María y a todos los santos y a la Santa Predicación; y a 
Domingo de Osma y a todos los frailes y hermanas que son hoy o serán.   



216 

 

Pero volvamos a José, María destruye su sueño; José es un hombre justo, que en 
el A.T., es el que obra la justicia, y cito a San Tomás para dar una definición ―es la 
perpetua y constante voluntad de dar a cada uno los suyo, su derecho. Y menciono 
como testigos de constante justicia, a Bartolomé de las Casas, Pedro de Córdoba, 
Pier Giorgio Frasatti, entre otros. La justicia es la única virtud que necesita del otro, 
es esencial ―el otro‖, como no lo sería en otras virtudes 
 

Ese es José. Según la Ley, la Thorá, María  merece un castigo duro, pero el no 
quiere denunciarla, y decide repudiarla en secreto. No extiende un documento o lo 
hace delante de testigos. Tiene la ley a su favor. Pero no emplea la ley, no dice 
nada y decide retirarse. Esto es reconocer los sueños de otros, aunque duela.  
 
Nos preguntamos ¿Para que estamos aquí, en este Congreso, Pilar 2.007? 
Primero, para escucharnos mutuamente, y la escucha es clave para la obediencia. 
Yahvé no se cansa de decir ―escucha Israel‖… y segundo, para pronunciarnos los 
unos a los otros palabras de gracia y verdad.   
 

No tanto para saber, quienes no son de los nuestros, y declararlo públicamente, 
sino para sumar compañeros  en la predicación. Debemos lograr con sangre, sudor 
y lágrimas la unanimidad evangélica.  
 

José reconoce y acepta en su dolor, la existencia de dos personas, María y la 
criatura que ella espera, pero los dos ya no son más suyos. José ya no está en los 
sueños de la María. Y el debe reconocer lo mismo, la existencia y sueños de 
María.¡Es difícil hacerse interpretes de los sueños de los demás, sobre todo si no se 
ajustan a los nuestros!  
 

Los sueños de José y de María, son los sueños de Dios. Se aprende en la Orden, 
que basta tan poco para que Dios nos revele sus propios sueños. El espacio 
ofrecido a los otros, es hacernos defensor, ―abogados‖ de los sueños de los demás. 
En el Apocalipsis al demonio, se lo llama el acusador, en cambio Juan, llama a 
Jesús, nuestro abogado.  
 

¿Cual es nuestro papel: acusador o abogado? Es la defensa de la vida, la 
existencia del otro, para que Dios se revele en el otro, para descubrir compañeros 
de camino donde sólo había tristeza y desolación. No podemos quedarnos en la 
autocompasión o conmiseración, en dolernos en nuestras propias heridas 
 

Entonces Dios revela a José sus sueños, los sueños que Él tiene para él, para su 
esposa, para el hijo, que será llamado hijo suyo, ―hijo del carpintero‖, de su estirpe. 
Y ambos, paradójicamente, María y José serán los primeros compañeros de camino 
y discípulos de Jesús, como cuando le dice, ―tengo que ocuparme de las cosas de 
mi Padre…‖  
 
Termino con tres preguntas que nuestros predecesores han hecho a la Orden 
 
Fray Vincent de Couesnongle. Imaginando a Domingo que soñaba y se preguntaba 
“¿Dónde están nuestros Cumanos?” (pagano). Discuten los historiadores, dónde 



217 

 

estaban, y quería evangelizarlos, aunque lo despezaran. Y este sigue siendo 
nuestro desafío.  
 
Si él fue un gran visionario, Damián Byrne, preguntaba cuando se quejaban los 
frailes y monjas que no tenemos vocaciones, el decía “¿Para qué queremos 
vocaciones?”   
 
Timothy Radcliffe se preguntaba a nivel vocacional, ―¿Estaríamos dispuestos, a 
aceptar nuevos Santo Tomás, Santa Catalina,  Giorgio La Pira, un Beato Longo, 
Pier Giorgio Frassati, y sus nuevas propuestas como compañeros, que vinieran a 
sacudir nuestros conventos, proponiendo nuevos desafíos?”  
 
Fr. Carlos Azpiroz Costa OP  

Maestro de la Orden  
 

 

 

 

 

 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



218 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



219 

 

CONGRESO INTERNACIONAL DE LAS 

FRATERNIDADES LAICALES DOMINICANAS 
BUENOS AIRES 2007 

RESOLUCIONES   

 
 
 
 
 

COMISIÓN Nº 1 – ORACIÓN Y PREDICACIÓN  

         ORACIÓN  

1º Tópico: Oración contemplativa: ¿Cómo recoger la tradición de la 
oración contemplativa, para mejorar la relación entre vida activa y vida 
contemplativa?  

¿Qué proponemos? 
 

Propuesta: 
Crear un equipo que estudie y enseñe meditación y oración contemplativa Según la 
tradición dominicana. Asimismo, promover la oración comunitaria para fortalecer 
nuestra espiritualidad dominicana por medio de la Liturgia de las Horas, la reflexión 
de la Palabra y el rezo del santo Rosario. 

 

¿Por qué proponemos esto? 
1. Necesitamos profundizar y ampliar nuestro conocimiento de la oración cristiana, 
para desarrollar una experiencia espiritual de la Verdad de las Escrituras y la 
enseñanza de la Iglesia. 

 

2. La experiencia de nuestra unión con Dios es una condición previa para predicar 
―vida‖ y no solo repetir conocimiento. 

 

3. Una necesidad de nuestro tiempo. 
La oración nos ayuda a priorizar correctamente y nos permite leer mejor los signos 
de nuestro tiempo. Muchas personas buscan el sentido de la vida y formas de 
realización personal a través de diferentes técnicas o métodos de meditación que no 
condicen con el Dios como lo entendemos los cristianos. Necesitamos poder 
mostrar cómo la meditación es una parte verdadera de nuestra tradición cristiana y 
hacer conocer el propósito de la oración. 

 

¿A quién va dirigida esta propuesta? – 
A los Consejos Provinciales de Laicos. 
¿Cuándo elaborarla?- 
Cuando el Consejo lo decida. 

 

PREDICACIÓN 

2º Tópico: ¿Cómo predicamos en nuestro tiempo a las nuevas 
generaciones? 

¿Qué proponemos? 



220 

 

Propuesta: Hacer un proceso sistemático de ―escucha‖ a los grupos de nuestro 
entorno: jóvenes, familia, etc, para informarnos de sus necesidades. Luego, hacer 
un plan operativo de predicación y pastoral. 

¿Por qué proponemos esto? 
1. Nuestros métodos de predicación están poco adaptados a nuestros 
tiempos. 
2.Necesitamos encontrarnos con los jóvenes en sus propios términos para 
entender cómo predicarles. 
3.Para entender nuestro tiempo necesitamos oír a la gente y tener en cuenta 
las enormes diferencias de condiciones de vida. 

 

¿A quién dirigimos esta propuesta? 
Dirigimos esta propuesta a los capítulos de Laicos Dominicos 

 

¿Cuándo elaborar esta propuesta? 
Lo antes posible. 

 

3º Tópico: Laicos Dominicanos Predicadores 

¿Qué proponemos? 
Propuesta.- 
Vivir nuestro carisma de la predicación creativamente. Para esto, es necesario 
desarrollar y fortalecer la conciencia y la confianza de ser Laicos Dominicos 
predicadores por medio de la Palabra, la caridad y el ejemplo, buscando una mejor 
formación en las metodologías de predicación haciendo uso de las nuevas 
tecnologías de información y comunicación. 

 

¿Por qué proponemos esto? 
1. Nuestra identidad como Laicos Dominicos predicadores no ha sido 
reconocida en el pasado debido a razones históricas y culturales. 
2. La Orden ahora nos está reconociendo de manera nueva como 
compañeros en la predicación. 
3. Tenemos muchas oportunidades como Laicos Dominicos para llegar a 
quienes normalmente no vienen al Iglesia o no creen en Dios. 

 

¿A quién/es se dirige esta propuesta? 
A todas las Fraternidades de Laicos Dominicos de nuestra orden. 

¿Cuándo ha de elaborarse esta propuesta?- 
Cuanto antes. 

============ 

COMISIÓN Nº 2 – ESTUDIO Y FORMACIÓN 
 

1° Tópico: Programa de formación 

¿Qué proponemos? 

Propuesta: Redactar un programa de formación para el laicado dominico de 
acuerdo con la Regla de las Fraternidades Laicas de Santo Domingo (Nº 11) 

¿Por qué proponemos esto? 
Tal programa proveerá material para el crecimiento espiritual de los laicos 
dominicos, para mejorar su preparación a la predicación. 

 



221 

 

¿A quién se dirige esta propuesta? 
El programa debe ser escrito por cada Consejo Provincial de los Laicos dominicos, 
según la Regla de las Fraternidades (Nº 11) 

¿Cuándo elaborar esta propuesta? 
El programa deberá completarse en tres años. 

 

2º Tópico: Contenidos fundamentales recomendados para el 

Programa de Formación. 
¿Qué proponemos? 

Propuesta: 
 

A. Para la Formación Inicial: 
•  Espiritualidad dominicana 
•  Los cuatro pilares de la Vida Dominicana: Oración, Estudio, 

Predicación (especialmente métodos y habilidades), Comunidad 
•  Vida de Santo Domingo y otros santos de la Orden 
•  Regla y Directorio de los Laicos 
•  Símbolos dominicanos. 
•  Formación humana 

 

B. Para la Formación Permanente: 
•  Fuentes de Formación Dominicana (Sagradas Escrituras, Reflexión 

   Teológica) 
•  Historia y Tradición de la Orden 
•  Documentos de la Iglesia y de la Orden 
Estudio de los Signos de los Tiempos. La cultura actual. 
•  Justicia y Paz, y cuidado de la Creación 

 

¿Por qué proponemos esto? 
1.  Este programa sería un instrumento para la formación de formadores, siendo 

también de provecho para los/as formandos/as. 
 

2.  Fortalecería la colaboración entre fraternidades de diferentes países que 
  comparten los mismos fundamentos para el programa. 
 

¿A quiénes se dirige esta propuesta?- 
Cada provincia deberá elaborar este programa (según el No. 11 de la Regla actual) 

¿Cuándo elaborar esta propuesta? Dentro de un trienio. 
 

COMISIÓN N° 3 - GOBIERNO: REGLA Y ESTATUTOS REGLA 
1º Tópico: Identidad 
El nombre debe ser ―Fraternidad / Capítulo Laical Dominicana/o‖ 
El laico Dominico que ha hecho su promesa puede hacer uso libre del acrónimo 
O.P. después de su nombre. Sin embargo, si usan el acrónimo, deberán preceder a 
su nombre las siglas de su estado civil (Sr. Sra. Srta). 

 

2º Tópico: El término “Profesión o Promesa” o compromiso (Regla nº 14) 

14. Para ser incorporado a la Orden, los miembros deben hacer profesión, esto es 
una promesa en la cual formalmente prometen vivir una vida de acuerdo con el 
estilo de vida prescripto en la Regla. La profesión o promesa puede ser temporal o 



222 

 

perpetua. La fórmula siguiente, o una substancialmente similar, debe ser usada para 
hacer la profesión: 
 

―Por el honor de Dios Todopoderoso, Padre, Hijo y Espíritu Santo, y de la 
Bienaventurada Virgen María y de Santo Domingo, yo …(nombre) ante ti … (nombre) 
Presidente de esta Fraternidad / Capítulo, y … (nombre), Asesor Religioso, en 
representación del Maestro de la Orden de Frailes Predicadores, prometo que viviré según 
la Regla de los Laicos Dominicos por tres años / de por vida‖. 
 

Se decidió usar la expresión ―promesa‖ en todos los casos para estar en sintonía 
con el estado laico. 

 

3º Tópico: Presidente 
20a) El Prior Provincial preside las Fraternidades / Capítulos dentro de los límites 
territoriales de su Provincia y, con el consentimiento del Obispo local, establece 
nuevas Fraternidades / Capítulos. 

 

Se recomienda una explicación del término ―preside‖, sobre todo en español. Se 
pide fidelidad en las traducciones al texto latino aprobado por la Santa Sede. 

 

4º Tópico: ¿Debe incluirse la palabra “laico”? Sus propios 
 derechos 

20.b): El Promotor Provincial (hermano o hermana) representa al Prior Provincial, y 
es miembro del Consejo Provincial de los Laicos con plenos derechos. Él / ella es 
nombrado por el Capítulo Provincial, o por el Prior Provincial con su Consejo, luego 
de haber oído al Consejo Provincial del Laicado Dominico. 

 
Para interpretar este artículo, se pide que las palabras entre paréntesis incluyan 
laico, fraile, hermano (a), monja. Se pide que estén incluidos sin derecho a voto. 

 

5º Tópico: Asesor Religioso 
21. c) El asesor Religioso (hermano o hermana) asiste a los miembros en 
cuestiones doctrinales y de vida espiritual. Él / ella es nombrado por el Capítulo 
Provincial, habiendo oído primero al Promotor Provincial y al Consejo Laico local. 

 

Como en el caso del artículo previo, se pide que se incluya   

dentro de los paréntesis a una persona laica como asistente. 
 

6º Tópico: Dispensa del compromiso y de la pertenencia 
(cfr.también el Capítulo General 2001 de los frailes en Providence, Nº 446) 
Añadir: Cuando un laico dominico desea obtener dispensa de su promesa, deberá

 elevar su petición al Consejo local de la Fraternidad /Capítulo. El  Consejo a su vez
 presentará su pedido al Prior Provincial. 
 

El Prior Provincial, ante el pedido de la Fraternidad / Capítulo, tiene la autoridad de 
dispensar al miembro de sus promesas. 

 

7º Tópico: Exclusión 
El Prior Provincial, ante el pedido de la Fraternidad / Capítulo, tiene la autoridad para 
excluir a cualquier miembro en el caso de falta de comunión con la Iglesia o 
escándalo público, reconociendo que esta persona tiene el derecho de defenderse y 
de apelar al Maestro de la Orden. 



223 

 

ESTATUTOS 
DEL CONSEJO INTERNACIONAL DE FRATERNIDADES 

LAICAS DOMINICANAS (ICLDF) 
Preámbulo 
 

El Consejo Internacional de las Fraternidades Laicales Dominicanas, en adelante 
ICLDF o el ―Consejo‖, se sabe movido por el amor a Cristo y a su Iglesia expresado 
en el espíritu apostólico de Santo Domingo. Fue creado, de acuerdo con la Regla de 
las Fraternidades Laicales de Santo Domingo n. 22 b), en mayo de 2002, en Santa 
Sabina, Roma, en presencia de fr. Carlos A. Azpiroz Costa O.P., Maestro de la 
Orden, y de fr. Gerald W. Stookey, O.P., Promotor General del Laicado Dominicano. 

 

A la vez que reconoce que cada Provincia, Vice-Provincia y Vicariato goza de 
autonomía conforme a los derechos y responsabilidades que se definen en la Regla, 
el Consejo se inspira y apoya el carisma que es consustancial a todas ellas. 

 

En adelante ―Provincia‖ será usado para referirse a todas las Provincias, Vice-
Provincias y Vicariatos. 

 

Declaración de la misión: 
ICLDF es una estructura internacional que busca promover una mayor comunicación 
entre las Fraternidades Laicales Dominicanas con el fin lograr una predicación del 
Evangelio más eficaz. 

 

ESTATUTOS 
1. EL CONSEJO 

A) Gobierno 
1) El Consejo es gobernado por: 

a) Los Estatutos 
b) Las Regulaciones 

 

2) Los Estatutos sólo pueden ser modificados con una mayoría de dos tercios de 
todos los miembros con derecho a voto en el Congreso Internacional. El Consejo 
puede modificar las Regulaciones y Recomendaciones. 

 

3) El Consejo entiende su obligación de defender los intereses de las Fraternidades 
Laicales Dominicanas y está bajo la autoridad canónica del Maestro de la Orden. 
4) Tanto los Estatutos como las Regulaciones están sujetos a, y deben ser 

 obedientes y no contrarios a, la Regla. 
 

B) Miembros 
1) El Consejo está compuesto por el Promotor General del Laicado Dominicano y 
cinco Laicos Dominicos elegidos que hayan realizado la Promesa Perpetua, uno por 
cada una de las Regiones. 

 

2) Las Regiones son: 
 

ÁFRICA - Consejo Africano de las Fraternidades Laicales Dominicanas (ACLDF) 

ASIA PACÍFICO -Consejo Asia Pacífico Laicos Dominicanos (APCLD) 
EUROPA - Consejo Europeo de las Fraternidades Laicales Dominicanas (ECLDF) 

 



224 

 

NORTE AMÉRICA - Consejo Interprovincial de Laicado Dominicano (DLIPC) 

AMÉRICA LATINA - Consejo de las Fraternidades Laicales Dominicanas de  
 América Latina y el Caribe. (COFALC) 
 

Cada región elegirá a un representante y su sustituto, de acuerdo con el procedimiento que 
le sea propio. En circunstancias especiales, el Maestro de la Orden designará al 
representante de una determinada región hasta que pueda realizarse una elección 
ordinaria. 
 

3) Los miembros del Consejo serán elegidos por un periodo de tiempo no  
  Renovable de tres años que comienza el día 1 de julio. El miembro sustituto 
 deberá ser elegido por un período regular. 
 

4) Los períodos se distribuirán de manera tal que no más de 2 miembros del 
  Consejo concluyan su mandato en un año determinado. 
 

5) Cada miembro del Consejo actuará por un año como Coordinador del mismo, 
conforme a un sistema de rotación, según lo convenido por el Consejo. El Consejo 
elegirá un Coordinador cada año de entre sus miembros por sorteo. 

 

Si el Coordinador no puede estar presente, éste designará un sustituto temporal de 
entre el resto de miembros del Consejo, el cual tendrá el poder del Coordinador para 
votar autorizadamente. 

 

6) El Consejo elegirá un tesorero de entre sus miembros, o cooptar, comprometer o 
buscar la ayuda de un dominico o una dominica competente para dicha tarea. 

 

El tesorero cooptado no es un miembro del Consejo. 
 

7) Se requiere un quórum de tres miembros para la celebración de una reunión 
válida. 

 

8) Todas las decisiones del Consejo requieren de una mayoría de votos. En 
situaciones en la que haya cuatro miembros presentes y se produzca empate, el 
Consejo, si es posible y practicable, contactará con el miembro ausente. Si no fuera 
posible, entonces el Coordinador tendrá el voto de calidad, aunque sea su sustituto 
temporal. 

 

C. Obligaciones del Consejo. 
1) 
a) Los miembros del Consejo establecerán comunicación continua con los 

 Laicos Dominicos de de Región respectiva. 
 

b) El Consejo establecerá y mantendrá una fluida relación con los otros grupos de la 
Familia Dominicana. 
 

c) El Consejo se esforzará en colaborar con todos los grupos en las 
actividades internacionales de la Familia Dominicana. 

 

2) El Consejo presentará las cuestiones relacionadas con las Regiones  
   Internacionales a las instituciones oficiales de la Orden Dominicana 

 
3) 
a) El consejo preparará un presupuesto anual y un informe  financiero. 



225 

 

b) El consejo solicitará una contribución financiera anual a cada Región. 
 

4) El consejo recogerá y distribuirá información y documentos relevantes. 
 

5) Cuando se requiera el Consejo nombrará su representante para los 
encuentros internacionales. 

 

6) El Consejo se preparará para y será responsable del correcto desarrollo 
de los Congresos Internacionales de las Fraternidades Laicales Dominicanas 
cada diez años y de realizar las siguientes actividades: 
a) crear las COMISIÓNES que sean necesarias. 
b) elaborar un programa para el Congreso. 
c) notificar a todos los Promotores Provinciales y Presidentes Provinciales (o 
a la persona delegada de contacto) la celebración del Congreso. 
d) determinar los miembros integrantes del Cuerpo Electoral del Congreso (el 
Cuerpo Electoral estará formado por los miembros hábiles para votar). 
e) 
(i) presentar el presupuesto de costes. 
(ii) recaudar fondos para hacer efectiva la realización del Congreso. 
(iii) presentar un informe financiero en el Congreso. 
(iv) preparar y publicar las Actas del Congreso. 

 
7) Laicos Dominicos, frailes, monjas o hermanas con especiales habilidades 
y cualificaciones pueden ser llamados a colaborar a petición del Consejo por 
un tiempo determinado. No tendrán derecho a voto. 

 

D) Finanzas 
1. Los hermanos y hermanas de las Fraternidades/ Capítulos Laicales 
Dominicos de todo mundo, siguiendo el espíritu de unidad en medio de la 
Iglesia de nuestro padre Santo Domingo, cooperan con una cuota anual que 
se aprobará en el Congreso Internacional para sufragar los gastos del 
secretariado de las Fraternidades Laicas Dominicas establecido en Roma, y 
el presupuesto presentado. 
 

2. La cuota anual se actualizará anualmente considerando la inflación en 
Italia. 
 

3. Las Fraternidades/Capítulos enviarán sus contribuciones anuales a su 
 correspondiente Consejo Provincial o Nacional, para ser remitidas a la 
 Tesorería Internacional. 

 

4. Cada año el Tesorero del Consejo Internacional enviará copias de una       
estado financiero auditado a cada Consejo Provincial o Nacional, los cuales 
deberán enviarlas a cada Fraternidad / Capítulo. 

 

5. Las funciones de los distintos órganos de gobierno de las   
     Fraternidades  Capítulos de Laicos Dominicos relativos a economía y   
     finanzas serán las Siguientes Funciones: 
 



226 

 

a) ICLDF 
1) Aprobar el arancel anual 
2) Aprobar los estados financieros auditados y remitirlos a los consejos 
locales 
3) Proponer a la Asamblea General la contribución anual 
4) Aprobar el arancel para el Congreso y otros eventos. 
 

b) Asamblea General 
Aprobar la Contribución Anual sobre la base de los Estados 
Financieros auditados de los periodos anteriores 

 

c) Tesorero Internacional 
1) Administrar los recursos financieros necesarios para el funcionamiento eficiente 
de la ICLDF 
2) Establecer estrategias con el fin de obtener recursos financieros 
3) Establecer la tasa anual 
4) Preparar los estados financieros para el Congreso y otros eventos 
5) Elaborar el Presupuesto para el Congreso y otros eventos 

 

II. EL CONGRESO 
A) Composición del Congreso 
1) 
a) Cada Provincia, Vice-Provincia y Vicariato enviará un delegado al 
Congreso. Cuando sea posible esté delegado será el presidente. 
b) Cada Provincia, Vice-Provincia o Vicariato elegirá un delegado alternativo 
si el presidente no puede asistir. 
c) Todos los delegados deberán ser Laicos Dominicos profesos perpetuos. 
d) Todos los miembros del ICLDF estarán disponibles para asistir. 
e) Los miembros del Comité Ejecutivo del Congreso estarán disponibles para 
asistir. 
f) Los presidentes regionales estarán disponibles para asistir. 

 

2) El Promotor General del Laicado Dominicano también asistirá. 
3) Cada Provincia (ver Preámbulo) enviará un delegado. Sin embargo, donde haya 
una provincia multinacional, las fraternidades enviarán un delegado de cada país. 
4) Los nombres de los delegados serán comunicados, al menos, seis meses antes 
de la celebración del Congreso. 
5) Todos los delegados tendrán una carta de autorización de su Consejo Provincial 
de Laicos o del Prior Provincial atestiguando que han sido elegidos para representar 
a su Provincia. 
6. El Maestro de la Orden será invitado al Congreso. 
7. Un canonista será invitado al Congreso. 

 

B) Deberes y Funciones 
1) Estudiar y discutir las cuestiones relacionadas con las Fraternidades Laicales 
Dominicanas y hacer propuestas al ICLDF. 
2) Debatir, proponer y votar sobre modificaciones de la Regla. 
3) Hacer peticiones al Maestro de la Orden en materias concernientes a las 
Fraternidades Laicales Dominicanas. 

4) Proponer y promover medios de financiamiento del trabajo del ICLDF. 



227 

 

5) Votar sobre la aceptación de cualquier propuesta de cambios de los Estatutos del 
Consejo. 
6) 

a) Debatir sobre la manera y los medios para ayudar a los  miembros a 
 satisfacer su misión de predicación. 
 

b) Debatir sobre el modo de promover vocaciones para todas las ramas de la 
Orden. 

 

c) Debatir sobre la manera de ayudar a aquellas misiones donde existe una 
carencia de material para la formación y el estudio. 

 

d) Promover la colaboración con todos los miembros de la Familia 
Dominicana. 

 

C) Cuerpo Electoral 
1) El Cuerpo Electoral está compuesto por: 
a) Los delegados representantes de sus provincias, Vice-Provincias, Vicariatos o 
países. 
 

b) Los miembros del Consejo Internacional y sus sustitutos. 
 

Si el miembro del Consejo Internacional es también delegado por su Provincia, Vice- 
Provincia o Vicariato o país deberá emitir un único voto. 

 

2) El Consejo preparará un censo de aquellos que están 

habilitados para votar en el Cuerpo Electoral. 
 

3) El Consejo designará un Encargado del Cuerpo Electoral. 
 

REGULACIONES 
A) Responsabilidades de los Cargos 

 

1. El Coordinador 
Los deberes del Coordinador son: 
 

- Asegurarse de que toda la correspondencia relevante es  distribuida a todos los 
   miembros del Consejo. 

- Asegurarse de que los documentos concernientes a los Laicos Dominicos de  
   carácter internacional son obtenidos por todos los aludidos. 

- Asegurarse de que las Actas de cada encuentro son elaboradas y distribuidas 
  entre los miembros del Consejo. 

- Actuar como enlace entre los miembros del Consejo cuando se estime necesario. 
- Archivar un expediente con las fechas de los mandatos de cada miembro del 

  Consejo. 

- Presidir el Consejo. 
 

2) El Tesorero 
Los deberes del Tesorero son: 
- Gestionar los recursos financieros para el Consejo 
- Idear estrategias para obtener recursos. 
- Establecer un presupuesto de los gastos concernientes al Consejo. 



228 

 

- Someter anualmente a revisión independiente las cuentas del Consejo. 
- Establecer un presupuesto para los Congresos del Laicado Dominicano  

  organizados por el ICLDF. 
- Las responsabilidades contraídas por el Consejo en nombre del Consejo serán 
igualmente compartidas por todos y cada uno de los miembros del Consejo. 
- Si el Consejo fuera disuelto, los fondos pendientes restantes después de saldar los  
gastos del Consejo se destinarán a la entidad que determine la Asamblea   
Internacional. 

 

3) El Secretario 
- Preparar las Actas de las reuniones del Consejo y distribuirlas entre los miembros

  del Consejo antes de la reunión. 
- Encargarse de las tareas rutinarias de la secretaría. 
- Entregar las Actas a los nuevos miembros del Consejo. 
- Supervisar el procedimiento de votación. 
- Recoger y actualizar los nombres y direcciones de los contactos relevantes, 
correos-e y números de fax. 

 

B) Reglas y Procedimientos 
1)  Financieros 

- Todo el dinero recibido será depositado en una cuenta a nombre del 
Consejo. 
- Sólo los miembros del Consejo están autorizados a acceder a la cuenta 
para cubrir los gastos ocasionados en sus tareas como consejeros. 
- La aprobación de los gastos incumbe al Coordinador, el Tesorero y el 
Promotor General del Laicado. 
- Las responsabilidades contraídas por el Consejo en nombre del Consejo 
serán igualmente compartidas por todos y cada uno de los miembros del 
Consejo. 

 

2)  Administrativos 
- El Consejo se reunirá, al menos, una vez al año. 
- El Consejo: 
a. Informar a todas las Provincias, Vicariatos sobre los asuntos tratados en el 
Congreso. 
b. Preparará y distribuirá las Actas de las reuniones. 
c. Producirá y debatirá asuntos referidos al Internacional. 
d. Archivará documentos adecuados de las reuniones y la correspondencia y

  salvaguardará los informes del consejo, testigos de su historia. 
 

Recomendaciones 
1) En orden de poner en práctica su naturaleza, el Consejo, que es una comunidad 
fraterna, así como una estructura adecuada para la organización, realizará lo 
siguiente en cada reunión: 
 

a) dedicará un tiempo a la oración adecuado al Consejo. 
b) un tiempo de confraternización. 

 

2) El Consejo tiene la intención de publicar noticias, información y temas de 
formación en el IDI. 

 



229 

 

3) El Consejo fomentará el intercambio de Programas de Formación. 
 

4) El Consejo suscitará el diálogo en relación a la vida de nuestras fraternidades y la 
creación de un espacio para la reflexión sobre los problemas de hoy. 

 

5) Cuando sea invitado, el Consejo nombrará su representante para el Capítulo 
General de la Orden y elaborará un texto con propuestas y peticiones para ser 
presentadas. 

 

6) Es aconsejable que los miembros del Consejo Internacional hablen inglés y otra 
lengua. 

 

N.B. Las seis (6) Recomendaciones presentadas arriba están sujetas a 
revisión por un Comité seleccionado, según lo convenido por los miembros 
del órgano legislativo del Congreso 
 

COMISIÓN N°4 - ORGANIZACIÓN Y ESTRUCTURA 

1º Tópico: Lenguaje adecuado a la membresía en la Orden Dominica. 
 

Propuesta: 
Que establezcamos un léxico común que refleje lo que somos, cuáles son nuestros 

 diversos roles y en consecuencia qué terminología es la norma de uso, adaptada a 
 los diversos lenguajes del mundo. Recomendamos: 
 

• “LAICOS DOMINICOS”, como la designación de los miembros laicos  de la Orden; el 

sustantivo Dominicos denota lo que somos; Laicos  describe  qué tipo de Dominicos. 
 

• “O.P.” como la designación de todos los Laicos Dominicos profesos. 
 

• “FRATERNIDAD / CAPÍTULO” como el título de nuestros grupos, que expresa el 

modo de vida como hermanos y hermanas y refleja uno de nuestros pilares. 
 

• “GRUPO” como la designación de un grupo cuyo objetivo es formar una 

fraternidad/capítulo. 
 

• “CONSEJOS” como órganos de gobierno de los Laicos Dominicos, como  mínimo, a 

nivel de fraternidad / capítulo y provincia. 

 
• “PROMOTOR PROVINCIAL” es el fraile, hermana o laico/a, que es el enlace entre los 

Laicos Dominicos y las otras ramas de la Orden. 
 

• “ASISTENTE RELIGIOSO” es el fraile, hermana, laico/a dominico, u otra persona 

aprobada por el Prior Provincial, que asiste a la Fraternidad / Capítulo de Laicos Dominicos. 
 

• “PRESIDENTE” es el líder elegido de una fraternidad / capítulo; presidente es el término 

usado en la versión Latina de la Regla y el que mejor describe el rol. 
 

2º Tópico: Estructura para situaciones irregulares 
Propuesta: 
Estar abiertos a las personas que quieran seguir la espiritualidad Dominica pero 
que, por razones personales, no pueden profesar. Podrán participar en el / la 
capítulo / fraternidad de laicos Dominicos a nivel local, con el consentimiento de los 
miembros de la fraternidad / capítulo. 



230 

 

3º Tópico: Otros grupos laicos 
Propuesta: 
Los Capítulos / Fraternidades de Laicos Dominicos debieran reconocer y acoger los 
grupos de laicos dominicos nuevos y los que ya existen, con sus propias 
estructuras, para compartir juntos como hermanos y hermanas dominicos y dar más 

fruto en nuestra vocación de predicar a los demás. 
 

4º Tópico: Internet 
Propuesta: 
El uso de Internet es una maravillosa fuente de mutua información y materiales para 
cada rama de la Familia Dominicana. Es también un nuevo modo de predicación. 
 

Por lo tanto, es importante formar un equipo internacional de Internet para que 
elabore un inventario de todas las fuentes dominicas para hacerlas conocidas, útiles 
y conectarlas para todos en la Familia Dominicana. 

 

COMISIÓN N° 5 - ECONOMÍA Y FINANZAS 
Introducción 

La sencillez, la humildad y la solidaridad manifiestan las bienaventuranzas del 
Sermón de la Montaña. 
 

La Unanimidad nos identifica como Dominicos en todo el mundo, la Libertad nos da 
la posibilidad de presentar nuestras ideas siempre buscando el BIEN COMÚN. 

 

Esto es lo que nos ocupa cuando hablamos de economía y finanzas. 
Toda organización tiene una estructura. Todas las estructuras tienen un costo, pero 
las estructuras son necesarias para el buen funcionamiento de las organizaciones. 
Por ello es que si queremos estar adecuadamente organizados necesitamos tener 
una estructura sólida que nos permita ser eficientes en el cumplimiento de nuestro 
misión que es la predicación del Evangelio. Somos laicos que vivimos insertos en el 
mundo y nuestro espacio de Predicación es el mismo mundo. Debemos entonces 
utilizar las herramientas que el mundo ha creado para que podamos hablar su 
propio lenguaje y ser escuchados. 

 

1º Tópico: Sostén económico 
¿Qué proponemos? 

Propuesta: 
 

Con respecto a los estatutos del Consejo Internacional necesitamos establecer lo siguiente: 
Incluir una sección específica de Economía en los estatutos del Consejo 
Internacional. En esta sección se incluirá lo siguiente: 
 

1. Los hermanos y hermanas de las Fraternidades/ Capítulos Laicales Dominicos de todo 
mundo, siguiendo el espíritu de unidad en medio de la Iglesia de nuestro padre Santo 
Domingo, cooperan con una cuota anual que se aprobará en el Congreso Internacional 
para sufragar los gastos del secretariado de las Fraternidades Laicas Dominicas 
establecido en Roma, y el presupuesto presentado. 
 

2. La cuota anual se actualizará anualmente considerando la inflación en Italia. 
3. La cuota anual será pagada por adelantado cada año, a más tardar el 31 de diciembre 
4. El primer pago correspondiente al año 2008 será pagado hasta el 31 de marzo del 2008. 



231 

 

5. Las Fraternidades/Capítulos enviarán sus contribuciones anuales a su correspondiente 
Consejo Provincial o Nacional, para ser remitidas a la Tesorería Internacional. 
6. Cada año el Tesorero del Consejo Internacional enviará copias de una estado financiero 
auditado a cada Consejo Provincial o Nacional, los cuales deberán enviarlas a cada 
Fraternidad / Capítulo. 
7. Las funciones de los distintos órganos de gobierno de las Fraternidades /Capítulos de 
Laicos Dominicos relativos a economía y finanzas serán las siguientes: 
 

Funciones: 
a) ICLDF 

1) Aprobar el arancel anual 
2) Aprobar los estados financieros auditados y remitirlos a los consejos 
locales 
3) Proponer a la Asamblea General la contribución anual 
4) Aprobar el arancel para el Congreso y otros eventos. 

 

b) Asamblea General 
Aprobar la Contribución Anual sobre la base de los Estados 
Financieros auditados de los periodos anteriores 

 

c) Tesorero Internacional 
1) Gestionar recursos financieros necesarios para el 
funcionamiento adecuado del ICLDF 
2) Establecer estrategias para obtener recursos económicos 
3) Establecer el arancel anual 
4) Preparar los Estados Financieros del Congreso y otros eventos 
5) Preparar el presupuesto para el Congresos y otros eventos. 

 

¿Por qué proponemos esto? 
Permitir a todos contribuir al mantenimiento de nuestra ―casa‖, que en este caso 
significa sostener el Secretariado del Laicado Dominicano de las Fraternidades / 
Capítulos de todo el mundo, ubicado en el Convento de Santa Sabina en Roma, con 
el objeto de que funcione adecuadamente. 
 
REGION     CONTRIBUCION ANUAL PER CAPITA 
AFRICA       € 1.00 
ASIA PACIFICO      € 1.50 
AMERICA LATINA Y EL CARIBE    € 1.50 
EUROPA       € 1.50 
ESTADOS UNIDOS Y CANADA    € 1.50 
 

COMISIÓN °6 - PRESENCIA DEL LAICADO DOMINICANO 

EN LA ORDEN Y EN LA IGLESIA 
1º Tópico: Sitio Web 

¿Qué proponemos? 
Propuesta: 
Desarrollar un “sitio” web internacional para las entidades laicales, que pueda servir 
de nodo internacional de “clearing” para la información entre todas las entidades 
laicas. 



232 

 

¿Por qué proponemos esto? 
1.Actualmente, la información intercambiada entre las distintas entidades es 
limitada, frecuentemente desactualizada, y no anima a la colaboración y la 
cooperación. 
 

2.Este ―sitio‖ permitiría reagrupar en un solo lugar los numerosos ―sitios‖ que existen 
actualmente y permitiría una mejor utilización de los recursos de la red. 

 

3.Al presentar nuestra identidad y misión a los demás, la clarificamos para nosotros 
mismos. 

 

¿A quién se dirige esta propuesta? 
Dirigimos esto al Webmaster, bajo la dirección del Consejo Internacional 
 

¿Cuándo debe elaborarse esta propuesta? 
En cuanto sea posible. 
 

2º Tópico: Formación básica 

¿Qué proponemos? 
Propuesta: 
 

Prestar atención a la tarea de desarrollar en cada provincia un programa de 
formación, adaptado a las necesidades de la gente joven y de aquellos que no han 
tenido el beneficio de una formación inicial. De este modo, será más fácil acoger en 
nuestras Fraternidades / Capítulos a aquellos que quieren tener un primer encuentro. 
 

¿Por qué proponemos esto? 
1. Para presentarles los aspectos de compromiso del carisma Dominico tales 
como la predicación y el estudio, que no son los principios rectores de las 
entidades juveniles 
 

2. Retener la juventud con talentos para que sean miembros de por vida 

del laicado Dominico 
 

¿A quién se dirige esta propuesta? 

Dirigimos esto a los Comités de Formación de los consejos 
provinciales 
 

¿Cuándo debe elaborarse esta propuesta?  Ahora 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 



233 

 

APENDICE 4 

 

 

 

 

 

CONGRESO FRATERNIDADES LAICALES DOMINICANAS DE 
AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE 

Bajo el lema ―La Predicación, misión de los Laicos Dominicos‖ Se celebró en Sao Paulo 
(Brasil), el primer congreso de las Fraternidades Laicales Dominicanas de América Latina y 
el Caribe. Se reunieron del 26 al 28 de marzo de 2010. 
 
En el marco del Congreso se reunieron representantes de las zonas en que esta 
organizada esta región,  Y se aprovechó para que la Región Bolivariana y Cono sur, 
eligieran sus equipos de conducción. 
 
El Congreso, se desarrolló en la Casa de Encuentros y retiros de las Hermanas Cabrini 
(Sao Paulo), y fue también la ocasión para celebrar los 500 años de presencia de la 
Orden de Predicadores en América. 
 
Contaron con la participación de miembros de las Fraternidades Laicales Dominicanas y de 
invitados especiales, entre ellos, el Promotor Internacional del Laicado, Fr. David Kammler 
OP. 

 
ANTECEDENTES 

Los laicos dominicos de América Latina y El Caribe se reunieron por primera y única vez en 
el mes de junio de 1987, en Bogotá, Colombia, por iniciativa del Coordinador de Familia 
Dominicana, Fr. Baltasar Hendriks OP. 
 
El encuentro fue propicio para conmemorar el segundo aniversario del Primer Congreso 
Internacional del Laicado Dominicano, celebrado en Montreal, Canadá, y en preparación de 
la VIII Asamblea General Ordinaria del Sínodo de los Obispos, cuyo tema fue ―Vocación y 
Misión de los Laicos en la Iglesia y en el Mundo‖. 
 
En el año 2007 se celebró en Pilar, Argentina, el Congreso Internacional de Fraternidades 

Laicales Dominicanas, al que asistieron 21 representantes, por la región de un total de 55. 

 

 

CONGRESO DE FRATERNIDADES LAICALES DOMINICANAS 

DE AMERICA LATINA Y EL CARIBE 
 



234 

 

C R O N I C A S  

PRELIMINARES 

CONVOCATORIA 

En el mes de septiembre del año 2009, la Coordinación de COFALC comenzó a enviar 
cartas a los miembros de las Fraternidades Laicales Dominicanas de América Latina y El 
Caribe, con la Convocatoria al Congreso. En instancias anteriores se había hablado sobre 
el sueño de reunir a integrantes de las fraternidades de esta región, por primera vez. Como 
antecedente significativo se tenía al Congreso de Laicado, celebrado en el año 1987, en 
Bogotá, Colombia, gracias a la tesonera labor del entonces Promotor de Familia 
Dominicana, Fr. Baltasar Hendriks OP. 

Fue copiosa la correspondencia que se originó a raíz de la convocatoria, y sin desconocer 
los escollos que se presentaban en razón de las enormes distancias, los costos de viaje, 
razones laborales o familiares, poco a poco fue prendiendo la idea de comprometer 
esfuerzos para conseguirlo. 

EL LUGAR Y LA FECHA 

Elegida la ciudad de San Pablo, en Brasil como sede del Congreso, el Asistente Religioso 
del país, Fr. Luis Antonio Alves OP reservó la Casa de Encuentros y Retiros de 
Hermanas Cabrini, luego de desechar el antiguo monasterio de San Roque, por no brindar 
las condiciones necesarias. La Casa cuenta con más de sesenta plazas, hermosos 
jardines, sala de conferencias y salones más pequeños para el trabajo de talleres, capilla, 
etc. Es de justicia destacar la generosidad de las religiosas, que permanentemente 
atendieron los requerimientos, aún en horarios fuera de la normalidad. 

Situada la Casa cerca del Aeropuerto de Congonhas, tuvo como desventaja la distancia al 
de Guarulhos, lugar de arribo de los que venían del extranjero.  

La fecha escogida: los días previos a la Semana Santa. Comenzamos el viernes 26 de 
marzo de 2010 y concluimos el domingo de Ramos -28-. 

PARTICIPANTES 

Cuarenta laicos se inscribieron y sólo dos no pudieron participar por problemas de último 
momento. ¿Qué zonas y países estuvieron representados? Veamos: 

 BOLIVARIANA: Los cinco países que conforman la zona estuvieron 
presentes: Bolivia, Colombia, Ecuador, Perú y Venezuela, con ocho laicos encabezados 

por el Coordinador, Yamir Ahumada Cachay. 

 CARMEXCA: La distancia no impidió que asistieran representantes de México y 
Guatemala, en número de cinco. Su Coordinador: Lázaro Humberto Gómez. 

 CONO SUR: Argentina, Brasil, Paraguay y Uruguay. Lamentamos que el 
sismo que azotara a Chile les impidiera asistir, físicamente y para ellos hubo un momento 
especial de recordación en la Eucaristía, obra de la Coordinadora, Elba Susana Brittos. 
Cinco argentinos, cuatro paraguayos, tres uruguayos y el resto del país anfitrión.  

Hubo también participación de miembros de la Familia Dominicana: el Promotor 
Internacional del Laicado, Fr. David Kammler, el Asistente Religioso de Brasil, Fr. Mariano 
Foralosso, el Provincial, Fr. Edmilson de Oliveira  y un religioso y una religiosa, asistentes 
de fraternidades del país.  



235 

 

ORGANIZACIÓN 

El Congreso se organizó con la cooperación de muchas personas, de modo esencial 
destacamos la labor del equipo de Brasil, encabezado por la Coordinadora, María 
Antonieta Degani Natariani, Fr. Mariano Foralosso y los que generosamente se 
sumaron. Ya en el Congreso, los que llegaron primero colaboraron en todas las tareas de 
preparación y los equipos de Recepción, Secretaría, Tesorería,  trabajaron sin desmayo. 

LOGO Y LEMA. 

Una argentina fue la autora del logo. Un óvalo abierto, que encierra la porción del 
continente que corresponde a COFALC y una cadena de personas tomadas de las manos, 
también abierta en sus extremos, para permitir que otras se sumen. Los colores, blanco y 
negro, propios de la Orden de Predicadores. 

El lema fue una recreación del utilizado en el Congreso de Pilar. Decíamos entonces ―Laico 
Dominico, Compañero en la Predicación‖, para enfatizar el carisma compartido. En esta 
oportunidad hubo una especial sonoridad al señalar que: “La Predicación, es Misión de 
los Laicos Dominicos”.  

Estuvo siempre presente el tema que el Jubileo fijó para el 2010: “¿Cómo saldrán a 
predicar sin ser enviados?” (Rom 10,15): La Misión de la Predicación”. Y también hubo 
especial recordación para los 500 Años de Presencia de la Orden en el continente, con 
aquella legendaria comunidad presidida por Pedro de Córdoba, en la isla La Hispaniola.  

VIERNES 26 DE MARZO 

LA LLEGADA 

Los participantes arribaron por diferentes medios: avión, ómnibus, coches, algunos con 
antelación y otros durante el transcurso del Congreso. La tarea de acogida, organizada por 
Fr. Mariano, fue impecable, pese a los cambios de horarios, retrasos, etc. Todos vinieron 
con buena disposición, deseo de conocer a hermanos o reencontrarse con los conocidos, 
escuchar y ser escuchados. En sus maletas trajeron información sobre sus países y 
fraternidades, trajes típicos, obsequios… 

CEREMONIA INAUGURAL 

En la Sesión Inaugural se contó con la presencia del Provincial de la Provincia de Fray 
Bartolomé de Las Casas, Brasil, Fray Edmilson de Oliveira, del  Promotor Internacional 
del Laicado Dominicano, Fray David Miguel Kammler, de la Coordinadora de COFALC, 
María Teresa Tenti de Volta, de la Coordinadora del Consejo de la Provincia de Brasil, 
María Antonieta Degani Natariani y del Asistente Religioso, Fray Mariano Foralosso.  

Iniciamos con la Plegaria, para luego dar lectura de los mensajes recibidos, comenzando 
por el de Monseñor Lorenzo Baldisseri, Nuncio Apostólico de Brasil, portador de la 
Bendición Apostólica del Santo Padre, Benedicto XVI.  

Fue luego el turno del mensaje del Maestro de la Orden, Fray Carlos Azpiroz Costa OP, 
quien expresó la inmensa alegría por el Congreso. Desgranó antecedentes valiosos: la 
Santa Predicación, la Regla del Maestro Munio de Zamora, la primera comunidad de La 
Hispaniola, el Congreso de Bogotá, el Internacional de Pilar. Enfatizó, también el Maestro, 
la importancia de los temas de los talleres y la necesidad de proyectar el futuro. El texto fue 
seguido con mucha atención por los participantes. 



236 

 

También envió su saludo el Socio del Maestro para la Región y Presidente de CIDALC, 
Fray Javier Pose. Citó el N° 29 del Documento de CELAM producido en la Conferencia de 
Aparecida y pidió por la fecundidad de las tareas. 

Significativo resultó la lectura del mensaje enviado por Fr. Baltasar Hendriks, primer 
promotor de Familia Dominicana en la región, quien volvió a su país de origen –Holanda- 
luego de haber servido largo tiempo en el continente.  

Otros saludos recibidos: el de Fray Carlos Rodriguez Linera, Co-Promotor de Justicia y 
Paz y de Adauto Felisário Muñoz, integrante del Grupo de Pequeños Misioneros de Santo 
Domingo. Hubo otros los días posteriores, como el del Provincial de Argentina, Fr. Pablo 
Sicouly. 

Los mensajes de Bienvenida estuvieron a cargo de la Coordinadora, del Asistente Religioso 
y del Provincial, todos de Brasil, de la Coordinadora de COFALC y del  Promotor General. 

Presentados luego los equipos, los participantes y la metodología del Congreso, hubo una 
pausa con un reconfortante café, ya que durante las horas previas se desató una fuerte 
tormenta. 

“LAICOS DOMINICOS EN AMERICA LATINA Y EL CARIBE”  

Para hacer historia sobre las fraternidades dominicanas en esta parte del mundo, con 
ayuda de powerpoint y con la participación de muchos de los presentes, se fue 
desgranando la historia.  

Isabel Robalino Bolle, la decana, revivió con sentidas palabras el Congreso Internacional de 
Montreal, de 1985, del que fue protagonista. 

Hubo luego referencias al Congreso del Laicado de Bogotá, Colombia, de 1987, con dos 
participantes del mismo ahora presentes: Isabelita y Teresita. 

Cuando llegó el turno del Congreso de Pilar, fueron muchos los que pudieron testimoniar su 
participación: Susana, Isabelita, Yamir, Hegberto, Rubén, Leda, Teresita y como 
colaborador, Salvador Librace.  

Se asumió un compromiso: investigar sobre la fecha de origen de las fraternidades, pues 
algunas se remontan a varios siglos. 

Por último Teresita presentó la organización de COFALC, con sus zonas, ilustrada con 
mapas y fotografías. 

EUCARISTÍA 

Presidida por el Provincial de Brasil y concelebrada por Fr. Mariano Foralosso, la Eucaristía 
se ofició en portugués.  María Antonieta ejecutó el teclado y todos los presentes pudieron 
participar gracias a la distribución del texto. Fue la ocasión de tener presente a Chile y a 
Haití. 

REUNIONES DE ZONAS  

Las Zonas Bolivariana y Cono Sur se reunieron, para elegir a sus respectivas 
coordinaciones.  La primera eligió a Hegberto Copa Calle, de Bolivia, para desempeñar la 
tarea y el Cono Sur consideró la solicitud presentada por Brasil en el sentido de modificar el 
Estatuto de COFALC y resolvió extender por un año la función de Coordinación que cumple 
Elba Susana Brittos y proponer idéntico trato con relación a la Coordinación de la Región.  



237 

 

SABADO 27 DE MARZO 

   “LA MISION,  DESDE PILAR A NUESTROS DIAS” 

Correspondió a la Zona Bolivariana la liturgia del día, en español, y la moderación de las 
sesiones al Cono Sur.  Elba Susana Brittos,  representante de Paraguay en el Congreso 
Internacional, realizó una brillante exposición sobre la Misión del Laico Dominico, haciendo 
referencia a su pertenencia a la Familia de Predicadores.  

Se explayó Susana sobre el Congreso de Pilar, al que calificó de eje para la revisión de 
nuestra vocación y misión. Paseó su mirada sobre la Encíclica Christifideles Laici, los 
documentos del Celam y en particular el de Aparecida, las Cartas del Maestro y otros 
muchos que se refieren al tema. El empleo de un power point ayudó a centrar la atención 
en los puntos de mayor interés. 

La exposición de Susana sirvió de motor para el trabajo que se desarrollaría más tarde.  

 TALLERES 

Los congresistas pudieron luego elegir el Taller para reflexionar, dialogar y obtener 
conclusiones sobre los temas de su interés. Hubo cuatro: 

a) LA COMPASION, moderado por Álvaro Martínez, Uruguay, que respondió a 
interrogantes como ―Comprometidos con la Compasión en América Latina y el Caribe 
¿Quiénes están al borde del camino? ¿Quiénes están comprometidos? 

b) LA CIUDADANIA, moderado por Melba Rendón, Ecuador, que reflexionó sobre los 
Laicos dominicos y democracia. ¿Qué hacer? ¿Hasta donde llegar?  

c) LAS NUEVAS GENERACIONES, moderaron Adriana Peña, Venezuela, y Yamir 
Ahumada, Perú. Compartieron la preocupación por los niños, adolescentes y jóvenes 
vulnerables.   

d) EL PLANETA, NUESTRA CASA, moderado por Rubén Muñoz, México, que se 
preocupó por temas de ecología, agua, tierra… ¿Qué estamos haciendo? ¿Qué podemos 
hacer?  

Las conclusiones fueron recogidas en afiches y expuestas por los moderados y los 
secretarios en el plenario.   

 LAICO DOMINICO PREDICADOR, porqué, dónde, cómo, enviado   por quién 

Blanca Guerrero, de Uruguay, expuso sobre el tema inspirador del Congreso. Ella integró 
la Comisión nombrada por el Maestro y conformada por miembros de la Familia Dominicana 
que reflexionó y produjo un documento. Una exposición amena,  enriquecida con anécdotas 
y comentarios, con ideas fuerzas reflejadas en el powerpoint permitió poner de relieve la 
importancia del rol de los laicos en la misión de la predicación, teniendo presente su estado, 
situación familiar, trabajo o profesión, su inserción en la Iglesia. Varios hermanos aportaron 
sus opiniones y en varias oportunidades se citó lo expuesto por Blanca en los momentos 
posteriores. 

 TALLERES. EXPERIENCIA DE PREDICACION 

Posteriormente se trabajo en talleres, esta vez sin moderador designado, ya que la 
consigna fue compartir las experiencias de predicación. Los temas que se propusieron: “En 
lugares marginales”, “A población vulnerable: enfermos, afectados por vicios”, 



238 

 

“Pastoral de la Niñez y Juventud” y “El Mundo de la cultura, política y medios de 
comunicación”, fueron disparadores para que cada participante expusiera sobre valiosa 
labor realizada en campos diversos, como respuestas a múltiples desafíos.      

 EUCARISTIA 

Celebrada en una curiosa mezcla de lenguas y presidida por Fr. Mariano, estuvo colmada 
de signos: múltiples ofrendas, manos unidas, especial saludo de la Paz, cantos, permitió la 
exteriorización de las emociones. 

 NOCHE DE FIESTA 

Como era de esperar, hubo una noche de fiesta. Rincones que se visitaban con información 
sobre los países, fotografías, devociones, productos típicos, y en los que se recibían 
obsequios. Trajes tradicionales, brindis, degustación de dulces, sorteos, todo contribuyó al 
clima de fraternidad. Hubo recitados, improvisados coros y mucho baile al que se unieron 
las religiosas de la casa, el párroco y un acompañante. Los flashes de las máquinas 
fotográficas inmortalizaban las escenas. 

DOMINGO 28 

 EUCARISTIA 

Domingo de Ramos, Fr. David que presidió la Eucaristía,  la preparó con todo detalle. La 
procesión con los ramos, la imagen de Santo Domingo para recordarnos nuestro origen,  la 
lectura de la Pasión, las peticiones, todo en un ambiente de recogimiento, propio del inicio 
de la Semana Santa. Al concluir, el gesto: Brasil nos obsequia semillas de Ipé, el árbol que 
es su símbolo, y que con sus flores amarillas y rosas es un himno al Creador.  

 ULTIMA SESION PLENARIA 

Con la moderación del Coordinador de Carmexca, Lázaro Humberto Gómez se inicia la 
sesión. Es el momento para que el Promotor Internacional, Fr. David, exponga su 
mensaje. Con emoción relata las experiencias en estos dos meses en que ha visitado 
países de la región, especialmente México, Centro América, El Caribe, para concluir con 
Brasil. Podría decirse que este fraile alemán ha descubierto el alma de Latinoamérica. 

Correspondía luego presentar al nuevo Coordinador de COFALC. Pero Lázaro y Teresita 
informan la resolución adoptada en reuniones del día anterior: destinar el año para estudiar 
las modificaciones en los Estatutos de COFALC y prorrogar por un año el mandato de la 
Coordinación. El Acta que da cuenta de esta decisión será comunicada por los 
Coordinadores de Zona.  

Respecto de las Resoluciones del Congreso, se aprueba la presentada por Teresita: una 
exhortación al Capítulo General de Frailes que comenzará en agosto del presente año. Se 
aclara que los Consejos de Provincia y las Fraternidades podrán elevar peticiones a través 
de las autoridades provinciales. 

Invitados los congresistas a evaluar el Congreso, Lourdhina, Leda, Adriana y otros 
coinciden en manifestar la inmensa alegría que experimentan por lo vivido y el compromiso 
que se adquiere con la vista en el futuro. María Antonieta nos despide con un poema. 

La entrega de certificados, la fotografía ―oficial‖, todo es ocasión para el abrazo fraterno. 
Por fin las oraciones de acción de gracias ponen fin a lo formal. Luego vendrán los 
preparativos, las despedidas sabiendo que somos una familia, sin importar distancias, 



239 

 

lenguas, costumbres. Santo Domingo es el padre común, que tal como prometió, sigue 
velando por sus hijos desde el paraíso. 

MARIA TERESA TENTI DE VOLTA 

COORDINADORA COFALC 

  

 

 

Nota del Autor. Al cierre de la edición del presente texto, en mi poder obraba esta 

crónica, que nos da una idea de la lucha, el empuje y el ánimo que en este momento priva 
en el Laicado Dominicano de América Latina. En lo personal me congratula que mis amigos 
y hermanos de esta América, a quienes siempre tengo en mis recuerdos y a quienes 
mencioné en el inicio de este trabajo, hayan realizado este gran esfuerzo, vaya a todos, mi 
agradecimiento y mi admiración. 

 


